



آثار الإمام ابن قيم الجوزية وما حلقها من أعمال  
(٧٤)

مطبعات المجمع

# مُجْمَعُ السَّنَاءِ

لِإِلَامَامِ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي بَكْرٍ بْنِ أَيُوبَ بْنِ قَيْمِ الْجَوْزِيَّةِ

(٦٩١ - ٧٥١)

١. الرسالة التبوكية.
٢. رسالة ابن القيّم إلى أحد إخوانه.
٣. إغاثة اللهفان في حكم طلاق العضبان.
٤. فتیا في صيغة الحمد،  
«المرأة محمد أبوابي نفره وبكاف مزبده».

إشراف

بِكَرٌ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ قَيْمِ الْجَوْزِيَّةِ

تَمْوِيل

مُؤسَّسة سَيِّدَانَانْ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الرَّاجِحِيِّ الْخَيْرِيَّةِ

ذَارِ عَالِمِ الْفَقِيرِ

للنشر والتوزيع

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ



آثار الإمام ابن قيم الجوزية وما لحقها من أعمال  
(٤)

طبعات المجمع

# الرسالة التبويه

تأليف

الإمام أبي عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية

(٧٥١ - ٦٩١)

تحقيق

محمد عزیز رشمن

إشراف

بِكَرْ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الْجَوْزِيِّ

شمون

مؤسسة سليمان بن عبد العزیز الراجحي الخيرية

دار عالم الفوائد

للنشر والتوزيع

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مقدمة التحقيق

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على رسوله محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وبعد، فهذه الرسالة التي بين أيدينا من مؤلفات الإمام العلامة ابن قيم الجوزية رحمه الله، وقد كتبها في المحرم سنة ٧٣٣ بتبوك، وأرسلها إلى أصحابه في بلاد الشام، فسميت بـ«الرسالة التبوكية». فسر فيها المؤلف قوله تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْأَيْمَانِ وَالنَّقْوَىٰ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْمُذْنَبِنَ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾ [المائدة: ٢]، وذكر أن من أعظم التعاون على البر والتقوى التعاون على سفر الهجرة إلى الله ورسوله باليد والسان والقلب، مساعدةً ونصيحةً وتعليمًا وإرشادًا. وبين أن زاد هذا السفر العلم الموروث عن النبي ﷺ، وطريقه بذل الجهد واستفراغ الوعس، ومركبه صدق اللجاج إلى الله والانقطاع إليه بالكلية وتحقيق الافتقار إليه من كل وجه. ورأس مال الأمر وعموده في ذلك إنما هو دوام التفكير والتدبر في آيات القرآن، بحيث يستولي على الفكر ويشغل القلب، وتصير معاني القرآن مكان الخواطر من قلبه.

ثم استطرد إلى بيان كيفية تدبر القرآن وتفهّمه والإشراف على عجائبه وكنوزه، ففسر الآيات ٣٠ - ٢٤ من سورة الذاريات، واستنبط أسرارها وأثار كنوزها وأفاض في بيانها، ليجعل ذلك نموذجاً يُحتذى في تدبر القرآن.

ثم ذكر المؤلف أن من أراد هذا السفر فعليه بمرافقة الأموات الذين هم في العالم أحياء، فإنه يبلغ بمرافقتهم إلى مقصدة، وللighdr من مرافقة الأحياء الذين هم في الناس أموات، فإنهم يقطعون عليه طريقه. وعليه أن يكون واقفاً عند قوله تعالى: ﴿خُذِ الْعَفْوَ وَأْمِرْ بِالْمَعْرِفَةِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَهَلِ﴾ [الأعراف: ١٩٩]، متديراً لما تضمنه من حسن المعاشرة مع الخلق، وأداء حق الله فيهم، والسلامة من شرهم.

وفي أثناء الرسالة تحقیقات متشرة في الكلام على الآيات والأحاديث، وبيان حقيقة هذه الهجرة ومقتضياتها وأثارها وانقسام الناس إزاءها، تشوق القارئ إلى الاستفادة منها، وسلوك الطريق القويم في سفره إلى الله، الذي هو غاية كل عبد منيب.

### \* طبعات هذه الرسالة:

نظراً إلى أهمية هذه الرسالة وما تضمنته من معانٍ جليلة طبعت عدّة مراتٍ بعناوين مختلفة، أولها بعنوان «الرسالة التبوکية» بمراجعة واهتمام الشيخ عبدالظاهر أبي السمح إمام خطيب الحرم المكي الشريف، بالمطبعة السلفية بمكة المكرمة سنة ١٣٤٧. وطبعت أيضاً بعنوان: «زاد المهاجر إلى ربّه» وبعنوان: «تحفة الأحباب في تفسير قوله تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالنَّقْوَىٰ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِيمَنِ وَالْعَدْوَىٰ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾»، وتواترت طبعاتها بالاعتماد على الطبعة الأولى دون الرجوع إلى أصولها الخطية، وكثُر فيها التصحيف والتحريف والسقط، حتى أصبح النصُّ غامضاً

في مواضع كثيرة يقفُ القارئ فيها حيران لا يهتدى إلى الصواب.

وقد صدرت أخيراً طبعة جديدة لها بتحقيق الشيخ سليم الهلالي عن مكتبة الخراز في جدة ودار ابن حزم في بيروت سنة ١٤١٩، اعتمد في إخراجها على نسخة برلين (الآتي وصفها) والطبعة الأولى التي سبق ذكرها، واستدرك في هذه الطبعة الفصل الأخير الذي خلت منه الطبعات السابقة، واستفاد بعض التصحيحات من المخطوطة التي رجع إليها، ولكنه جرياً على عادة كثير من المشتغلين بكتب التراث وجّه جُلّ اهتمامه إلى تحرير الأحاديث والأثار وترجمة الأعلام ونقل كلام المؤلف من كتبه الأخرى في صفحات، حتى خرج الكتاب مع ترجمة المؤلف والتعليقات والالفهارس في أكثر من ثلاثة صفحات، وهو في المخطوطة المشار إليها ١٣ ورقة فقط. أما النصُّ فلم يتمكن من تحريره وضبطه على وجه الصواب في مواضع كثيرة، ويكتفى القارئ أن يقارن بين طبعته وهذه الطبعة في الفصل الأخير وفي بقية الفصول، ليدرك الفرق بين الطبعتين. فإني لا أحب الخوض في ذكر الأخطاء والتحريفات وسرد النماذج منها.

### \* الأصول المعتمدة في هذه الطبعة:

توجد من هذه الرسالة عشر نسخ خطية على ما أعلم، وقد تمكنتُ من الحصول على خمس منها، وفيما يلي وصفها:

- ١) نسخة مكتبة الدولة في برلين برقم [٢٠٨٩] (الورقة ١٠٠ ب - ١١٣)، كتبت بخط نسخي، وليس عليها تاريخ النسخ واسم الناسخ،

ولعلها من مخطوطات القرن الحادى عشر. وهي نسخة تامة مقابلةٌ على الأصل المنسوخ عنه، والخطأ فيها قليل، والسقط نادر.

٢) نسخة جامعة أم القرى بمكة المكرمة برقم [٢/١٤٨٩] (الورقة ١٥ ب - ١٣٧)، كتبت سنة ١٢٦٩، وهي بخط نسخي جيد، ولكنها كثيرة الأخطاء والتحريفات، وينقصها الفصل الأخير.

٣) نسخة مكتبة الملك فهد الوطنية [رقم ٢٢ مجموعة الدلم] في عشرين ورقة، كتبت سنة ١٢٨٤، بخط نسخي، وهي توافق النسخة السابقة في التحريف والسقط، وينقصها أيضاً الفصل الأخير.

٤) نسخة المكتبة السعودية بالرياض برقم [٤٥/٨٦]، في ٢٢ ورقة، كتبت في القرن الثالث عشر تقديرًا، وفي آخرها: «بلغ مقابلةً وتصحیحاً بحسب الطاقة والإمكان على أصلٍ ليس بالقوى». وهي مثل النسختين السابقتين.

٥) نسخة مكتبة الملك فهد الوطنية برقم [٣١٤٧٤٩] من مجموعة شقراء، في ١٦ ورقة، كتبت في شعبان سنة ١٣٥٦، وناسخها محمد بن إبراهيم بن عبد العزيز بن عبدالكريم بن محمد بن عبدالله، وقد نسخها عن نسخة كتبت سنة ١٣١٦. وعنوان هذه النسخة: «رحلة ابن القيم إلى تبوك»، وهي مثل النسخ الثلاث السابقات.

وبعد دراسة هذه النسخ ظهر لي أن نسخة برلين أصح النسخ وأكملها، والنسخ الأربع المذكورة ترجع إلى أصلٍ واحدٍ، فهي تتفق في التحريف والسقط والاضطراب في أكثر المواضع.

## \* منهج التحقيق :

اتخذت نسخة برلين أصلاً لكونها أقدم النسخ وأصحّها، وهي تنفرد بزيادة الفصل الأخير الذي لم يرد في غيرها، وقابلتها بالنسخ الأخرى، ولم أعدل عن الأصل إلا إذا كان ما فيه خطأً ظاهراً أو قراءةً مرجوحةً، واستدركتُ السقط بوضعه بين معكوفتين. وقد كنت أحصيت جميع الفروق والتحريفات في بداية الأمر، ثم صرفت النظر عنها، فإن أكثرها تحريفات واضحة من النسخ، ولذا اكتفيت بالإشارة إلى الفروق التي لها وجه في العبارة، وأشارت إلى السقط في الأصل وبقية النسخ ليكون القارئ على بيته. وقد رممت نسخة برلين بالأصل، ولنسخة أم القرى بـ(ق)، ولنسخة الدلم بـ(د)، ولنسخة المكتبة السعودية بالرياض بـ(ر)، ولنسخة شقراء بـ(ش).

وراجعت أيضاً الطبعة الأولى، فوجدت بها كثيرة التحريف والسقط بعد مقابلتها على النسخ الخطية، ولكنها تختلف عنها في مواضع كثيرة، وفيها بعض الزيادات المهمة على الأصل، واختصارٌ في العبارة وخاصةً في الآيات. وقد أشرت إليها بـ(ط). ولعل الأصل الذي طبعت عنها هذه الطبعة نسخة دار الكتب المصرية [١٣م مجاميع] (الورقة ١٣٩ - ١٤٨) كما ورد ذكرها في فهرس الخديوية (٥١٩/٧) والفهرس الثاني لدار الكتب (٣١١/١). وقد حاولت الحصول على هذه النسخة مراراً، فلم أفلح، وقيل لي: إنها لا توجد الآن.

بعد مقابلة الأصل بالمخطوطات والمطبوعة حرَّرْتُ النصَّ،  
وقمتُ بضبطه عند الضرورة، ثم علَّقْتُ عليه بما يُونِّقه ويُزيل  
الإشكالَ عنه، ولم أُطِل في هذه التعليقات، فالموضوع في غَنِّي  
عنها، والقارئ الذي يقرأ النصَّ ويفهمه بسهولة ليس بحاجةٍ إلى  
الشرح.

وفي الختام أُحمد الله على توفيقه، وأسأله الهدى والسداد، إنه  
نعم المولى ونعم النصير.

كتبه

محمد عزيز شمس

**نماذج من النسخ الخطية**

لم أعد أجزم بأني قرأت في ذلك من أربعين وثلاثين  
 وخمسين بيتاً من المقطوعات التي أودعها إذا لعلت حقها أن تأثر فاتحة الكتاب  
 فضل وبعد حمل الله بحامده المحتولها أهلي ولصلاته في السلام على خاتم الأنبياء وسلم محمد سلطان  
 السعيد عليه سلطان فإنه سبى الله يقول في كتابه وتعالى الله عالي البر والأنور ولا تخوضوا على الله العز  
 وأتقوا الله أن ينذركم بليقاب و قد شملت هذه الآية على جميع مصلح العباد بما عاشرهم وما عاشهم فيما  
 بينهم في بعضهم وبعضاً وفي طبعتهم وبين ربهم فإن كل عبد لا ينفك عن عادة المائدة وعذري الواحدين  
 وأخيتهما وبين أسرؤسين وبين الخلق فاما ما يرى وفي المثلثة والمعاوزة والصحيحة فـ  
 لعليه عليه فيها أن يكون اجتماعهم وصحبة لهم عاصي وناعيهم فـ اسروا وطاعت عليهم غارياً سعاً  
 العبيد وفلاهم ولا سعادتهم لا إله إلا وهم المقربون الذين جعلوا جميع الدين لهم وإذا فـ دلوك وأجد  
 من الأئمـين دخل في المسـى الآخرـاً مـاتـقـنـاـ وـماـزـوـمـاـ وـدـخـلـيـفـ يـقـنـاـ أـهـلـهـانـ الـبـرـ حـسـيـ  
 وكـذـلـكـ المـقـرـوـفـ فـانـجـزـوـسـيـ الـبـرـ وـكـونـ اـحـدـاـ لـدـلـيـلـ اـلـاقـرـآنـ لـاـيـدـلـعـ اـنـ لـاـيـظـفـيـ عـدـ  
 الـانـقـزـادـ وـنـيـلـهـ زـلـفـ الـأـيـانـ وـلـلـإـسـلـامـ وـالـإـيـادـ وـالـأـيـادـ وـالـعـالـمـ وـالـقـيـرـ وـالـمـسـكـينـ وـالـقـنـ وـالـصـيـ  
 وـلـلـنـكـ وـالـفـاحـشـةـ وـنـظـاـرـةـ كـثـيـرـةـ وـهـذـهـ قـاعـدـةـ جـلـيـلـةـ منـ اـهـاطـهـ إـلـاـ رـعـةـ اـسـكـلـاـ كـثـيـرـةـ اـسـكـلـاـ عـلـىـ  
 طـوـافـيـكـثـيـرـةـ منـ اـنـاسـ وـلـذـكـرـهـ اـهـمـاـلـاـ وـاحـدـاـ سـتـدـلـهـ عـلـىـ غـيـرـ وـصـوـلـهـ المـقـرـوـفـ فـيـ حـقـيـقـةـ  
 الـبـرـ وـهـوـ الـكـلـاـ الـمـطـلـوـبـ منـ الـبـيـنـ وـالـنـافـعـ الـقـيـمـ وـالـخـيـرـ يـرـدـ عـلـيـهـ اـسـتـدـلـهـ حـدـدـهـ الـلـفـظـ وـهـدـاـ  
 يـنـهـيـ الـلـفـظـ وـمـنـ الـبـرـ يـلـمـ بـهـ مـاجـستـيـقـ اـنـعـامـ الـبـيـنـ وـالـبـيـنـ الـمـطـلـوـبـ مـاـ الـعـدـ وـمـنـ مـقـاـلـيـةـ الـأـنـوـيـ وـلـيـ  
 وـكـرامـ بـرـ وـالـأـبـرـارـ فـابـرـ كـلـمـ بـهـ مـاجـستـيـقـ اـنـعـامـ الـبـيـنـ وـالـبـيـنـ الـمـطـلـوـبـ مـاـ الـعـدـ وـمـنـ مـقـاـلـيـةـ الـأـنـوـيـ وـلـيـ  
 جـذـيـثـ الـبـوـاسـ بـنـ سـعـانـ اـنـ الـبـيـنـ سـيـ اـبـرـ عـلـيـهـ وـلـمـ فـارـجـيـتـ سـالـعـ الـبـرـ وـالـأـيـانـ فـيـ الـأـيـامـ جـاءـ مـسـرـرـ وـيـدـ  
 الـبـيـنـ الـعـبـ عـلـيـهـ كـيـنـ خـلـيـخـ سـيـ الـبـرـ الـأـيـانـ وـاـخـرـأـدـ الـأـيـاهـ وـاـبـاطـنـ وـلـيـدـ اـنـ اـنـقـوـيـ جـزـءـ الـعـدـ  
 وـأـكـثـرـ مـاـ يـعـيـرـ بـالـبـرـ عـنـ بـرـ اـنـقـلـبـ وـصـوـرـ طـمـ الـأـيـانـ وـحـلـوـرـ وـمـاـيـلـزـمـ ذـكـرـ مـاـ طـمـيـةـ وـسـلـامـةـ زـغـرـةـ  
 وـقـرـرـ وـفـرـجـ بـالـأـيـانـ فـاـنـ الـأـيـانـ فـرـجـةـ وـوـلـادـةـ فـيـ الـعـنـقـ فـلـعـدـ حـافـلـهـ فـقـرـرـ الـأـيـانـ اوـ قـسـمـ  
 وـصـوـرـ الـقـيـمـ الـرـيـزـ فـ الـأـسـعـ وـمـلـيـلـهـ قـاتـ الـأـعـارـ اـمـاـ قـلـرـيـتـوـ اـمـنـاـ وـلـكـنـ قـلـرـاـ اـسـلـاـ وـلـيـخـدـ الـأـمـاـ  
 فـ قـلـوـيـكـ مـفـوـلـاـرـ عـمـ اـصـمـ الـقـوـلـيـنـ سـلـوـنـ غـيـرـ مـاـ قـلـرـيـزـ وـلـيـسـوـ اـمـسـيـنـ اـدـمـ بـرـ الـأـيـانـ فـ قـلـوـيـمـ قـيـسـرـ عـنـ  
 حـقـيـقـيـهـ وـقـدـ جـمـعـ تـعـالـيـ حـصـاـلـ الـبـرـ فـ قـوـلـهـ بـسـ الـبـرـ سـوـرـ وـجـوـهـ كـمـ قـبـلـ الـمـرـقـ وـالـغـرـ بـنـ الـبـرـ مـأـمـ بـالـسـ

مقدوره الثالث على شانع بعثات الاشياء وتربيها مثارها ينبع بين السجن والزرم والرجب  
والموصنة فإذا حتفت في هذه الحال اللهم وساعدك التوفيق فهذا القسم الذي  
ستقام به الحسنة وتحت لفظ العناية وهو آلام القسم <sup>الله</sup> والماذكورون في قوله النبي صلوا الله  
عليه وسلم مثل ما يعنى الله به من المهدى والعلم الحديث وفق تقدم فصل <sup>الله</sup> ثم ذرا شبه  
رضي الله عنه وارضاه اخبار الرساعيات الى ادنى لحد اولاد ابراهيم واخرين ابا هرثمة عامله  
الله وحده والانقطاع الى كلية العقل ودلوام الافتقار اليه فهو في العبد هذا المقام  
حق برؤى العجائب ففضل ربه وربه وطبعه وفاعمه من والاقبال على رب عباده الله  
واسكان الرحمه والمحبة لمجيء قبوره ولكن نقول ربنا اغلى علمنا وحبنا وظمانا واسناننا  
من ادل شئ منه من مقرن بالتعزيز والتعمير ومن ادعى عنده رحمة فليس منها الا  
ذليل حقير فان تكلنا الى لفستاننا الى نعيمه وعمرها وخطيبها فو اصرناها وذا  
اسفاه على رضاها ولو غضب لها حسدواها وعلم اشرافها عذاب وعذيب على ما سواها  
فعلا صدق العاملة معاكم فليكن تخلو والحياة مريرة وليسكم ترضي والانام غضاها  
ولست الذي يبني ويسلك عامرها وهو يبني وبين العالمين خيرا <sup>الله</sup>

اذ اصحابكم الود فاكفل هشيتين وخل الذئب فوق التراب ترا <sup>الله</sup>  
وقد كان يغنى من كثير من هذا النطاف <sup>الله</sup> بل كل كلمات كان يكتب بها يعنى السلف الى  
بعض فلو نتشاه العبد في لوح قلبه يقرأها على عرد الاتهام لكن ذلك <sup>الله</sup> ينبع مما يتحملا  
وهم من اصحاب سرقة اصلع اسلاناته ومن اصحاب مابينه وبين اصحاب امه مابينه وبين  
الناس ومن عمل لا يذكر كما انه مؤنة دنياه وهذه الكلمات ترميها وتجريها وكيها  
آسيتها والتوفيق بداروا لا لاغرها ولاروا سواه ثم قال ربني ادع عنده وارضاه والبعد  
الاصحاب بهذه الكلمات غالباً وابد لغافلة مصلحته وشفيفه محور اقبلي طریق

الارى من احبيه وفي الميمن لا احب كثیر ونونس من قد اطلق بعضها فهو المبتدا  
والخبر ومنه العنا ومتنا الطرب ماخ الظاهر احجز بعد طرح حدثي قبل وناحت عمار  
صاحب سكر مطرد من بعثة عنده دياره وشنط عنده مداره فهو كما قيل يا ابا يزيد الجوز

يلعب لعبه ذلك فاختطف الرجل سيفه فضرب عنقه فنال آن كان صادقا  
فليجيئ نفسه فامر الوليد دينارا صاحب السجن بسجنه انتهاج  
بنانع جب من هذه ما اخرجها الحافظ ابو بكر الشافعي باستاده في قضية طولية  
ونفيها آن امرأة نقلت السحر من الملوكين ببابل هاروت وما روت  
وامرأة اخذت تجيئ فقلت له بعد ان القتله في الارض اطلع فطاع ثم  
قالت احمل فحمل ثم فركته ثم قالت اييس فيبس ثم قالت له الحسن  
فالطعن ثم قالت لا اختبر فاختبر و كانت لا تزيد شيئا الا كان  
والاخوال الشيطانية لا تخضر و لكن بما يافي به الرتجال والعيار  
اشياع الكتاب والسنّة و مخالفتها انتهى ما اور دناه ٥٥  
والحمد لله اولا واخرا وظاهر اوباطنا

وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ النَّبِيِّ الْأَمِينِ وَعَلَى الْهُ

مکہ و پیش، واخیر لله رب

العامير، والآخر ولا

فتوة الابي العلی

لِعَذْبَةِ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
كَلِمَاتُ الشِّيخِ الْعَالَمِيِّ مُحَمَّدِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْمَعْرُوفِ بِابْنِ قَيمِ الْجَوَزِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ  
وَأَخْرَصَنَاهُ فِي كِتَابِهِ الْأَذْدَى كَثِيرًا فِي سِيرَةِ فَاطِمَةَ بَنْتِ مُوسَى الْخَرْمَانِ سَنَة  
لِلْمَلَائِكَةِ وَلِلْمُلَائِكَةِ وَسِبْعَ مَائَةِ شَهْرٍ قَالَ بَعْدَ حَاجَرِهِ سَقَرَ وَبَعْدَ  
حَمْدِ اللَّهِ الَّتِي هُوَ هَا أَهْلُهَا وَالصَّلَاةُ عَلَى خَامِنَاءِ وَرَسِيلِهِ حِصْنِ الْمَلَائِكَةِ

شان ام بخان

رسوله قال اسأوا في حكم فتايل ذكر في عنوك عنهم دان اسأوا  
 في حكمي فاسئلني أغفر لهم واستجيب لقولهم واستخرج ما عندهم  
 من الرأي بما ورثتم فان ذكر احري استجواب طاعتهم فاذا عزت  
 على أمر فالاستدارة بعد ذكر بل توكيل وامض لما عزت عليه من  
 أمرك فان الله يحيى المتكلمين **فهـ**  
 التي ادب الله بها رسوله وفي فيها وانك لعل حلق عظيم قالت  
 عائشة كان حلقه القرآن **وهـ** لا يتم الابلالة اشياء احدها  
 ان يكون العبد طيبا فاما ان كانت الطبيعة حافحة غليظة بابها  
 عسر علىها مزاولة ذكر علم او اراده وعلا بخلاف الطبيعة المسينة  
**السلمة** للبياد فانها مستعدة لما يريد الحيث والنسل **الثاني**  
 ان تكون النس قوية غالبة قاهرة له اعني البطالة والغنى والهوى  
 فان هذه اعذار الكواله فان لم تقو النس متاز لها يميز به  
 بين الشجم والورم والزجاجة والجرحه **فـ** اذا جمعت فنيه  
 هذه الاختلال وساعدته التوفيق فهو من القسم الذين سبقت  
 لهم من ربهم المحسن وتمت لهم العناية والله اعلم  
 رضي الله على محمد وعلىه وصحبه  
 وسلم تسليما كثيرا واحمد لله  
 رب العالمين



آخر نسخة (ق)

۱۵

وأني شهدت ما كُلِّقَ العَزْنُ وَهَذَا لِيَتَمَّ إِثْبَاتُ أَشْيَاءِ حَرْبَهَا بِإِيمَانٍ عَنِّي  
حِينَما قَاتَ الْجَنَاحَيْنِ عَلَيْهِ غَلِظَةٌ يَاسِّهَةٌ مَعْلَمَهُ مَنْ دَرَكَهُ  
حَلْمًا وَرَدَهُ وَعَلَى خَلْفِ الْمُصْبِعَةِ الْمُتَنَاهِيَّةِ سَلَسَةُ الْقِيَادَاتِ مُسْتَعِدَةٌ  
لِمَا يَرِيدُ الْحَرْبُ وَالسُّلْطَنُ اِنْتَهَى إِنْ تَنَوَّعَ النَّفْسُ قُوَّةً غَالِبَةً قَاهِرَةً  
لِمَا تَغْيِيرُ الْعَصْبَهُ بِهِ الْعَيْنَ وَلَنْ هَذِهِ عَدَدُ الْمَهَارَاتِ فَإِنَّمَا تَقْعِدُ  
النَّفْسُ مَنَازِهِ يَعْنِيهِ بِهِ الْفَخَرُ الْعَرَقُ / زَرْجَانَهُ وَالْأَجْوَهْرَ قَارَانُهُ  
اجْتَمَعَ فِيَهُنَّ الْمُصَالَهُ وَسَاعِدَهُ اسْتَعْنَيْقُ فَهُنُّ مِنَ الْمُشْعَرِينَ  
الَّذِينَ سَبَقُتْهُمْ مَنْ رَبَكَهُ / سَقَرَ وَقَتَلَ لَهُمُ الْعَدَايَهُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ  
وَصَلَى اللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى الرَّوْحَمَهِ بِحُجَّهٍ وَسَلَامٌ

مَكَانٌ حِلْيَةٌ

۵۴

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ وَبِسْمِ اللَّهِ

تَوَالَّكَ لِلَّهِ الْعَزِيزِ مُحَمَّدٌ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ فَهْرٍ

وَأَرْضَاهُ فِي كِتَابِهِ الَّذِي كَتَبَهُ فِي مِسْرَافِهِ مِنْ تِبْوَاتِ شَاعِنَ الْخَمْ نَفْرَةَ ثَلَاثَةِ

وَثَلَاثَتِينَ جَبَّاجَيْمَيْرَةَ ثَمَّ قَالَ بَعْدَ كَلَامِهِ سَبِقَ وَلَعَكَ حِمْلَاسَهُ الَّتِي لَهَا

أَهْلَهُ وَالصَّالَةُ عَلَى خَاتَمِ اسْتِيَاءِهِ وَرَسُولُهُ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَإِنَّ أَهْلَهُ

بِسْجَانَهُ يُقْرَبُ إِلَيْهِ كَتَامِرَ وَقَعَادَ وَفَوَادَ عَلَى الْبَرِّ وَالْقَمَعِيِّ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْأَكْثَمِ

وَالْعَدْوَانِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّهُ شَدِيدُ الْعَقَابِ وَقَدْ أَشْكَلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ

عَلَى جَمِيعِ مَصَالِحِ الْعِبَادِ فِي مَعَاشِهِمْ وَمَعَادِهِمْ فَمَا يَبْتَهِمْ فِي بَعْضِهِمْ بِعِصْمَانِ

وَفِيهِمْ بَيْتِهِمْ وَبَيْنَ دَرَبِهِمْ فَإِنَّ كُلَّ عَبْدٍ لَا يَقْنَعُهُ عَنْ هَاتِيْنِ لِلَّذِيْنَ وَهُدِيْنَ

الْوَجْهَيْنِ وَجِبْ بَيْتِهِمْ وَبَيْنَ الدَّرَبِ وَاحِبْ بَيْتِهِمْ وَبَيْنَ الْمُلْقَى فَأَنْهَا

مَا يَبْتَهِمْ وَبَيْنَ الْخَلْقِ مِنَ الْمُعَاشِيْنَ وَالْمَالِ) وَنَهَرُ الصَّحَّةِ فَالْمُؤْمِنُ

عَلَيْهِ فِيهَا إِنْ يَكُونَ اجْتِمَاعُهُمْ وَمَحْبَبُهُمْ تَعَاقِبُهُمْ بِمَا عَلَمْ خَاصَّةً أَمْ وَطَاعَتْهُ

الَّتِي هِيَ غَلَبَةُ سَعَادَةِ الْعَبْدِ وَفَلَاحِهِ وَاسْعَادَةِ الْإِبْرَاهِيمِ وَهِيَ الْبَرِّ الْقَمَعِيِّ

الَّذِي هُوَ مَنْ هَاجَعَ لِلْخَيْرِ كَلَمَهُ وَإِذَا أَفْرَدَ أَكْلَهُ لِأَهْدِمَ الْأَسْمَاءِ وَخَلَفَ فِي

سَمْعِ الْأَخْرَاءِ مَا تَغْنَمَهُ وَأَهْمَلَهُ مَا دَخَلَهُ قَبْرِهِ تَغْنَمَهُ الظُّلْمُ لِأَنَّ الْبَرِّ حُسْنِي

الْقَمَعُ وَكَذَلِكَ التَّقْوَى جَنَاحُهُ مَسْمَى الرَّحْمَنِ كَوْنُ أَهْدِهِمْ لَا يَدْرِيُّهُ فِي الْأَخْرَى عِنْدُ

الْأَقْبَارِ إِنَّهُ لَا يَدْرِي خَلَقَهُ عِنْدَ الْأَكْرَدِ وَلَنْ يَظْهِرَ هَذِهِ الْفَنَادِيْنَ إِلَيْهِمْ

وَالْأَسْمَاءِ حَالَيْمَانَ وَالْأَعْلَى الصَّالِحَى وَالْقَعْدَى وَالْمَسْكَنَى وَالْقَمَعَى لِلْمُعَصَمَانَ

وَالْمُنْكَرِ وَالْفَاحِشَةِ وَنَظَارِهِ كَثِيرٌ وَهَذِهِ قَاعِدَةُ جَلِيلَةٍ مِنْ احْاطَةِهِمْ

زَالَ عَنْهُ اشْكَالَاتُ كَثِيرَةٍ عَدَوْ وَعَدَ طَوْأَيْفَ كَثِيرَةٌ مِنَ النَّاسِ وَالْمُنْذَكِ

مِنْ هَذِهِ مَثَالًا وَاحْمَلَتْهُمْ عَلَى عَيْنِهِ وَهُوَ الْبَرِّ الْقَمَعِيُّ بَخَانَ حَقِيقَةَ

الْمُؤْمِنُ

نَفَرَةُ

الْبَرِّ

أول نسخة (ر)

يَعْنِي عَوْنَانَ عَمِيمَ حَوَالَهُ سَاقِي حَمِيمَ قَاسِيلَةَ أَغْزَلَهُمْ وَأَسْبَحَهُمْ خَلُورَهُمْ وَسَجَرَهُمْ  
 صَاعِدَهُمْ مِنَ الْمَارِيَهُهُتْ وَرَكَمْ فَارَادَهُ ذَلِفَاهُ أَحْرَى اسْجَلَهُ بَطَاعَهُمْ فَادَا  
 عَزَّزَتْ عَلَيْهِمْ فَالْأَسْتَشَارَهُمْ وَصَوَّرَهُمْ ذَلَّلَهُمْ شَكَرَهُمْ حَامِضَهُمْ مَا عَزَّزَهُمْ عَلَيْهِمْ  
 مِنْ أَمْرِهِمْ فَانَّ أَسْرَيْهِمْ لِلْمَقْوِظَهُمْ تَهَمَّهُمْ حَافِلَهُمْ مِنَ الْأَخْلَاقِ  
 إِلَيْهِمْ إِذَا أَسْرَى أَسْرَى سَوَّلَهُ وَقَالَ فَيَهَا وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ فَلَوْلَىٰ عَظِيمَهُمْ قَاتَلَهُمْ عَارِفَهُمْ  
 كَانَ حَلَقَهُمْ الْقَرَانَ وَهَذِهِ لِأَنَّكُمْ الْأَنْجَاهُهُنَّ أَشْيَاءَ أَنْجَاهُهُنَّ يَكُونُونَ الْعَيْدَ  
 طَيْبَهُمْ فَأَهْلَهُمْ كَانَتِ الْأَطْبَعَهُمْ جَانِهَهُ غَلِطَهُمْ بَابِسَهُ عَسْرَهُمْ زَلَّهُمْ الْأَرْدَهُ  
 ذَلِكَ عَلَمًا وَرَأْدَهُ وَشَلَّا بَحَلَقَ الْأَطْبَعَهُمْ الْمَيْمَنَهُ السَّلَسَهُ الْقَبَيْهُ  
 فَانْهَا حَسْبَيْهُمْ لَمَاءِيْهِمْ بِالْمَرْحَهُ وَالشَّلَّهُمْ أَنْ تَكُونَنَّ النَّفْسَ قَوِيَّهُمْ  
 فَالْأَيْهُهُ قَاهَرَهُ لِرَاعِيِنَ الْبَطَالَهُهُ وَالْمَغَيِّهُ وَالْمَرْجَعَهُ فَانَّهُهُ وَاعِدَ الْكَنَّاهُ  
 فَانَّهُمْ تَقْوَيْهُمْ مَنَّا رَهَهُمْ يَهِيَّهُمْ بَيْنَ الشَّمْسِ وَالْوَرْمِ وَالرَّاجِهِ  
 وَالْبَحِيرَهُ فَادَا اجْعَقَتْهُمْ ضَيْدَهُنَّ وَلِلْفَصَالِهِ وَبِسَادِهِ التَّقْرِيْجِ خَنْوِي  
 مِنَ الْقَسْمِ الَّذِيْنَ سَبَقَتْهُمْ بِرَمَّهُمْ بِالْحَسْنَهِ وَعَتَّهُمْ الْعَنَابَهُ وَالْعِلْمَ

لَوْصَلَهُمْ عَلَىِّهِمْ وَعَلَىِّهِمْ وَصَحِّهِ  
 عَلَيْهِمْ فَلَيَقْوِيَهُمْ حَلَمَهُمْ كَثِيرَهُمْ الْمَحْمَدَهُ  
 كَمَّلَهُمْ بِالْقَوْيِهِ الْأَمَانَهُ كَسَرَهُمْ بِالْعَالَمَهُمْ

أَنْ تَجِدُ عَيْسَى سَلَّمَ لَهُ بَلْجَلَهُ لَأَعْيَبَهُمْ عَلَيْهِ

مَا ذَكَرْتُهُمْ تَصْبِيَهُونَ وَمَا ذَكَرْتُهُمْ لَأَسْرَيَهُ

في سلسلة من المقالات التي نشرت في العام العالى عصر حرب أكتوبر الذى دعى إلى إنشاء الموقف باسم القوى  
 اليسرى ووجه في حلبة النزاع داخل مصر وخارجها، حيث انتهى الموقف إلى إنشاء حركة التحرير الشعوبى  
 حركة الشعبى فى مصر والدول العربية، كما انتهى دور مصر على الصعيد العالمى وفى قيادة العالم بعد  
 رئاسته وقاموا بزعيم البر والتعمق فى الأفكار والمعتقدات الارتكافى للعقل والذكاء، وأيقنوا العبران للدشيد بالاعتراض  
 وفى استفتائات هذه الأرتبة على مختلف الفئات فى مصر منهم ويعادهم فيما بينهم فى مباحثات  
 فيما يسمى بـ "بريم" لأن كل رجل يدعى بذلك عن ذاته الثالثة، وهى روحه الواجبية وأحبته و  
 رب الله وواحبيته، وليست المخالفة فاما ما يحبه ويريد، فهى المخالفة ضد المعاشرة والتعاون والمحببه  
 فالواجب على كل إنسان أن يكون احتمالاً لهم ومحبباً لهم، فما كان يحبه من الله وطاعة الله هي فانية سما  
 رة العبد وفلاحه ولسعادة المخلوق، وهي المأمورى للذين هم جائعون للزركله، وإذا أفرج كل واحد  
 من الأسرى عن دخل فى مسمى الآخر، مما اضطرنا وأمالنا وما دخلنا فيه، ففيه تضمنها ظهر لسان البرجزى مسمى المقاوى  
 ولكن المقاوى جزء من البر وكوبه أحد هؤلاء يدخل فى الآخر عنده لا قدران لا يدخل عنده لا يخرج عنه  
 عنده لا يقدر دوافعه وهذا الفرق الذى يعانى من الأسى والآلام والغم والصغار والغدر والنكبات والضيوف  
 والعصيان والمنكر والفاحشة ونظائر كثيرة وهذه قاعدة جليلة من أحاطتها بها العزة الشفاعة  
 لاتكتفى بعد ذلك على طوابعه كثيرة من الناس والتذكرة لهذا إنما لا واحداً يستدله على غيره وهو  
 والتقوى فإن بحقيقة البر هو طلاقى الشيف والتابعى للقيمة والخبر كما يدل عليه اشتقاء هذه  
 الفعلة، وتصاريفها من الكلام وبنية البر هنا فعدة كثيرة وخبره بالإضافة إلى الخبر، ومنه جوابه و  
 بر وكم يبره فما يبر كلها جامعه، كنجاع الخروج والمال المطلوب من العبد وفى مقابلة الأم و  
 في حدائق النور بعضها يحملون الندى على عجلة وثورة الجئت نسائى البر ولا يعلم فالآلام لا يحيى  
 معه لا شعر ولا عيوب التي يلزم بها معيشة فى مجموع أيام واجراء الظاهر والباطنة، فما زلت  
 إن المقاوى جزءاً من المعنى ولكن ما يعبر عن ذلك بقلب وهو جود طعم الأيام فيه حملاته  
 وما يلهم ذاك طلاقاً نسبته وسلامته ونشر اصحابه وقوته وفرضه بالبيان فإن للإيهان

# الرسالة التبويكية

تأليف

الشيخ الأمام العالم الملا

شمس الدين محمد بن أبي

المرادفة الشاعر للإمام الربيع بالسم الاسم

المعروف باسم قيم الحوزة

زوجه آمين

أداء مكبة الحرم المكي الشريف

الواقعة في العام

الرقم الخامس

تذكرة الورود

براجنة وأهتم

تحقيق الأستاذ الشيخ عبد الطاهر أبي السع

إمام وخطيب الحرم المكي الشريف

عُيِّت بنشرها للمرة الأولى

المطبوعة السلفية - وفقكم الله

ونعاجماً : على الشاعر قدره زمزمه نصيف رؤوف

شححة المكتبة ، البخاري

١٣٤٧

صفحة العنوان من الطبعة الأولى



آثار الإمام ابن قيم الجوزية وما لحقها من أعمال  
(٤)

طبع عاتي المجمع

# السالك إلى التوبة

تأليف

الإمام أبي عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية

(٦٩١ - ٧٥١)

تحقيق

## محمد عزيز رسمس

إشراف

بكتير عبد الله جوزي

تسيير

مؤسسة سليمان بن عبد العزيز الراجحي الخيرية

## دار علم الفوائد

للنشر والتوزيع

## سُبْرَ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

[وبه نستعين وعليه نتوكل]<sup>(١)</sup>

قال الشيخ [الإمام العالم العلامة محمد بن أبي بكر المعروف  
بابن قيم الجوزية]<sup>(٢)</sup> - رضي الله عنه وأرضاه - في كتابه الذي سيره  
من تبوك<sup>(٣)</sup> ثامن المحرّم سنة ثلثٍ وثلاثينَ وسبعينَ مئةً من الهجرة  
النبوية، بعد إرسال المنظومة التي أولها<sup>(٤)</sup> :

إذا طَلَعَتْ شَمْسُ النَّهَارِ فَإِنَّهَا ..... .

---

(١) من ط، د.

(٢) من ط والنسخ الأخرى.

(٣) كذا في الأصل وط. وفي ق، د، ر: «كتابه الذي كتبه في سيره...». وفي  
ش: «في رحلته إلى تبوك».

(٤) مطلع قصيدة طويلة للمؤلف. والشطر الثاني:

أَمَارَةُ سَلِيمِي عَلَيْكُمْ فَسَلَّمُوا

وقد نُشرت هذه الميمية لأول مرة بالهند سنة ١٣١٦ ضمن مجموعة  
تسمى «أربع بضاعة في معتقد أهل السنة والجماعة» جمعها علي بن سليمان  
آل يوسف.

## فصل<sup>(١)</sup>

وبعد حمد الله<sup>(٢)</sup> بمحامدته التي هو لها أهل<sup>(٣)</sup> ، والصلوة والسلام<sup>(٤)</sup> على خاتم الأنبياء ورسله<sup>(٥)</sup> محمد<sup>ص</sup>، فإن الله سبحانه يقول في كتابه: «وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْإِيمَانِ وَلَا تَنَعَّمُوا عَلَى الْأَمْرِ وَالْعُذُونَ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ»<sup>(٦)</sup>.

وقد اشتملت هذه الآية على جميع مصالح العباد في معاشهم ومعادهم، فيما بينهم في<sup>(٧)</sup> بعضهم بعضاً، وفيما بينهم وبين ربهم، فإن كل عبد لا ينفك من<sup>(٨)</sup> هاتين الحالتين وهذين الواجبين: واجبٌ بينه وبين الله، وواجبٌ بينه وبين الخلق.

فاما ما بينه وبين الخلق من المعاشرة والمساعدة والصحبة، فالواجب عليه فيها أن يكون اجتماعه بهم وصحبته لهم تعانوا على مرضاته وطاعته، التي هي غاية سعادة العبد فلاحه، ولا سعادة له<sup>(٩)</sup> إلا بها، وهي

(١) «من الهجرة: ... فصل» ساقط من ط وسائر النسخ، وفيها مكانه: «ثم قال بعد كلام له سبق».

(٢) ط: «أحمد الله» خطأ.

(٣) ق، د، ر، ش: «وبعد حمد الله الذي هو له أهلاً!»

(٤) «والسلام» ساقط من ق، د، ر، ش.

(٥) ط: «رسله وأنبيائه».

(٦) سورة المائدة: ٢.

(٧) «في» ساقطة من ط.

(٨) في بعض النسخ: «عن».

(٩) «له» ساقطة من سائر النسخ.

«البِرُّ والتقوى» اللذان<sup>(۱)</sup> هما جماعُ الدين<sup>(۲)</sup> كلُّه، وإذا أفردَ كُلُّ واحدٍ من الأسمينِ دخلَ فيه المسمى الآخر<sup>(۳)</sup>، إما تضمنًا وإما لزومًا، ودخوله فيه تضمنًا أظهره؛ لأنَّ البرَّ جزءٌ مسمى التقوى، وكذلك التقوى فإنه<sup>(۴)</sup> جزءٌ مسمى البرَّ، وكوْنُ أحدهما لا يدخلُ في الآخر عند الاقتران لا يدلُّ على أنه لا يدخلُ فيه عند الانفراد<sup>(۵)</sup>.

ونظير هذا لفظ «الإيمان والإسلام»، «والإيمان والعمل الصالح»، و«الفقير والمسكين»، و«الفسوق والعصيآن»، و«المنكر والفاحشة»<sup>(۶)</sup>، ونظائرهُ كثيرة.

وهذه قاعدةٌ جليلةٌ، مَنْ أحاطَ بها زال<sup>(۷)</sup> عنه إشكالاتٌ كثيرةٌ أشكَلتْ<sup>(۸)</sup> على طوائفَ كثيرةٍ من الناس. ولنذكرُ من هذا مثالاً واحداً يُستدلُّ به على غيره، وهو «البِرُّ والتقوى».

فإنَّ حقيقةَ البرَّ هو الكمالُ المطلوب<sup>(۹)</sup> من الشيءِ، والمنافعُ التي فيه والخيرُ، كما يدلُّ عليه اشتقاءُ هذه اللفظةِ وتصاريُفها في الكلام.

(۱) في الأصل وسائر النسخ: «اللذين». والتوصيب من ط.

(۲) ق وحقيقة النسخ: «جماع الخير».

(۳) في ط وسائر النسخ: «دخل في مسمى الآخر».

(۴) «فإنَّه» ساقطةٌ من سائر النسخ.

(۵) ط: «انفراد الآخر».

(۶) د: «الفاحش».

(۷) ط: «زالت».

(۸) في سائر النسخ: «عدة».

(۹) «المطلوب» ساقطةٌ من سائر النسخ.

ومنه «البُرُّ» بالضم؛ لكثرت مَنافعه<sup>(١)</sup> وخِيره بالإضافة إلى سائر الحُبوب..

ومنه رجل بار، وبر، وكرام بَرَرَة، والأبرار<sup>(٢)</sup>.

فالبُرُّ كلمة لجميع أنواع الخير والكمال المطلوب من العبد، وفي مقابلته «الإِثْم». وفي حديث النَّوَاسِ بْنِ سَمْعَانَ رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال [له]<sup>(٣)</sup>: «جئتَ تَسأَلُ عَنِ الْبَرِّ وَالْإِثْمِ»<sup>(٤)</sup>؛ فالإِثْم كلمة جامِعَةٌ لِلشَّرِّ<sup>(٥)</sup> والعيوب التي يَدُمُ العَبْدُ عَلَيْهَا<sup>(٦)</sup>.

فيدخل في مسمى الْبَرِّ الإِيمَانُ وأجزاءه الظاهرة والباطنة، ولا ريب أن التقوى جزءٌ هذَا المعنى، وأكثر ما يُعبَرُ بالبُرُّ عن<sup>(٧)</sup> القلب، وهو وجود طَعْمِ الإِيمَانِ [فيه]<sup>(٨)</sup> وحلاوته، وما يلزم ذلك من طمأنينة وسلامته وانشراحه وقوته وفرجه بالإيمان، فإن للإيمان

(١) في ط: «المنافعه». وفي سائر النسخ: «منافعه كثيرة».

(٢) «الأبرار» ساقطة من سائر النسخ.

(٣) زيادة من ط وسائر النسخ.

(٤) أخرجه بهذا اللُّفْظِ أَحْمَدُ (٤/٢٢٨) وَالْدَّارَمِيُّ (٢٥٣٦) مِنْ حَدِيثِ وَابْصَةِ بْنِ عَبْدِهِ. أَمَّا حَدِيثُ النَّوَاسِ بْنِ سَمْعَانَ، فَفِيهِ: سَأَلَ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَنِ الْبَرِّ وَالْإِثْمِ، فَقَالَ: «الْبَرُّ حُسْنُ الْخَلْقِ، وَالْإِثْمُ مَا حَاَكَ فِي صَدْرِكَ، وَكَرِهَتْ أَنْ يَطْلُعَ عَلَيْهِ النَّاسُ». أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ (٢٥٥٣).

(٥) ط: «للشَّرُور».

(٦) في بعض النسخ: «يَدُمُ بِهَا».

(٧) ط: «يعبر عن» وسائر النسخ: «يعبر عنه» بحذف «بالبر».

(٨) زيادة من ط وسائر النسخ.

فرحةً وحلوةً ولذادةً<sup>(١)</sup> في القلب ، فمن لم يجدُها فهو فاقدٌ للإيمان<sup>(٢)</sup> أو ناقصه ، وهو من القسم الذين<sup>(٣)</sup> قال الله عز وجل فيهم : « قَالَتِ الْأَعْرَابُ إِمَّا مِنْنَا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلَ الْإِيمَانُ فَقُلُوبُكُمْ<sup>(٤)</sup> ».

فهؤلاء - على أصح القولين - مسلمون غير منافقين ، وليسوا بمؤمنين<sup>(٥)</sup> ، إذ لم يدخل الإيمان في قلوبهم ؛ فيبشرها حقيقته<sup>(٦)</sup> .

وقد جمع [الله]<sup>(٧)</sup> تعالى خصال البر في قوله : « لَيْسَ اللَّهُ أَنْ تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبْلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ اللَّهَ مِنْ إِمَانِهِ أَنْ يَأْتِيَهُ أَنْ يَوْمُ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةُ وَالْكِتَابُ وَالْتَّيَّبَنَ وَعَائِيَ الْمَالَ عَلَىٰ حُمَّيْهِ دُوَيِّ الْفُرْقَانِ وَالْيَتَمَّ وَالْمَسْكِينَ وَأَنْ أَسْبِيلَ وَالْأَسَابِيلَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الْأَصْلَوَةَ وَعَاهَ الْزَّكُورَةَ وَالْمُوْفَرَنَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّدَرِينَ فِي الْأَبْسَاءِ وَالضَّرَاءِ وَحِينَ أَلْبَاسُهُمُ الْأَنْكَارَ أَوْلَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأَوْلَئِكَ هُمُ الْمُنَفَّقُونَ<sup>(٨)</sup> ».

فأخبر سبحانه أن البر هو الإيمان به<sup>(٩)</sup> ، وبملائكته ، وكتبه ، ورسله ، واليوم الآخر ، وهذه هي أصول الإيمان الخمس<sup>(١٠)</sup> التي لا قوام للإيمان إلا بها .

(١) ط وسائل السخن : « لذة ».

(٢) ط : « فاقد الإيمان ».

(٣) ط : « الذي ».

(٤) سورة الحجرات : ١٤ .

(٥) ر ، ش : « مؤمنين ».

(٦) ط : « حقيقة ».

(٧) من ط ، ق .

(٨) سورة البقرة : ١٧٧ .

(٩) ط : « بالله ».

(١٠) ق ، ر : « الخمسة ». وسقطت من د .

وأنه<sup>(١)</sup> الشرائع الظاهرة: من إقام<sup>(٢)</sup> الصلاة، وإيتاء الزكاة، والنفقات الواجبة.

وأنه<sup>(٣)</sup> الأعمال القلبية<sup>(٤)</sup> التي هي حقائقه<sup>(٥)</sup>؛ من الصبر والوفاء بالعهد.

فتناولت هذه الخصال جميع أقسام الدين: حقائقه وشرائمه، والأعمال المتعلقة بالجوارح وبالقلب<sup>(٦)</sup>، وأصول الإيمان الخمس.

ثم أخبر سبحانه أن هذه<sup>(٧)</sup> خصال التقوى بعينها، فقال: ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُنَّاقُونَ﴾<sup>(٨)</sup>.

وأما التقوى فحقيقةتها العمل بطاعة الله إيماناً واحتساباً، أمراً ونهياً<sup>(٩)</sup>، فيفعل ما أمر الله به إيماناً بالأمر، وتصديقاً بموعده<sup>(١٠)</sup>، ويترك ما نهى الله عنه إيماناً بالنهي، وخوفاً من وعيده.

كما قال طلؤ بن حبيب: «إذا وقعت الفتنة فادفعوها<sup>(١١)</sup> بالتقوى»،

(١) ط: « وأنها ».

(٢) ط: « إقامة ».

(٣) ط: « وأنها ».

(٤) في سائر النسخ: «الصالحة».

(٥) في سائر النسخ: «حقائق».

(٦) ط وسائر النسخ: «والقلب».

(٧) ط: «عن هذه أنها هي ». سائر النسخ: «هذه هي».

(٨) ط وسائر النسخ: «أو نهياً».

(٩) ط: «بوعده».

(١٠) ط: «فاطفوها».

قالوا: وما التقوى؟ قال: «أن تعمل بطاعة الله على نور من الله، ترجو ثواب الله، وأن ترك معصية الله على نور من الله، تخاف عقاب<sup>(١)</sup> الله». <sup>(٢)</sup>

وهذه<sup>(٣)</sup> من أحسن ما قيل في حَدُّ التقوى<sup>(٤)</sup>، فإن كلَّ عملٍ لابدَّ له من مبدأ وغاية، فلا يكون العمل طاعةً وفُرْبَةً حتى يكون مصدره عن الإيمان، فيكون الباعث عليه هو الإيمان المحسن، لا العادة ولا الهوى ولا طلبَ الْمَحْمَدَةِ والجاه وغير ذلك، بل لابدَّ أن يكون مبدؤه محسن الإيمان، وغايته ثواب الله تعالى، وابتغاء مرضاته، وهو الاحتساب.

و[لهذا]<sup>(٥)</sup> كثيراً ما يُقرئُ بين هذين الأصلين في مثل قول النبي ﷺ: «من صام رمضان إيماناً واحتساباً» و«من قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً»<sup>(٦)</sup>، ونظائره.

(١) ق، د: «عذاب».

(٢) أخرج هذا الأثر: ابن المبارك في الزهد (ص ٤٧٣) وهناد في الزهد (١/٢٩٦) وأبو نعيم في الحلية (٣/٦٤) والبيهقي في الزهد (رقم ٩٦٣) وغيرهم، وإسناده صحيح.

(٣) ط: «وهذا».

(٤) قال الذبيهي في «السير» (٤/٦٠١) تعليقاً على هذا القول: أبدع وأوجز، فلا تقوى إلا بعمل، ولا عمل إلا بتزوّد من العلم والاتباع. ولا ينفع ذلك إلا بالإخلاص لله. لا ليقال: فلان تارك للمعاصي بنور الفقه، إذ المعاصي يفتقر اجتنابها إلى معرفتها، ويكون الترك خوفاً من الله، لا يُمدح بتركها. فمن داوم على هذه الوصية فقد فاز.

(٥) من ط وسائل النسخ.

(٦) قطعتان من حديث أبي هريرة الذي أخرجه البخاري (١٩٠١ وموضع أخرى) ومسلم (٧٦٠).

فقوله: «على نورٍ من الله» إشارةٌ إلى الأصل الأول، وهو الإيمان الذي هو مصدرُ العملِ، والسببُ الباعثُ عليه.

وقوله: «ترجو ثوابَ الله» إشارةٌ إلى الأصل الثاني، وهو الاحتساب، وهو الغاية التي لأجلها يُؤْقَع<sup>(١)</sup> العملُ، ولها يُقصَدُ به.

ولا ريبَ أن هذا جامع<sup>(٢)</sup> لجميع أصول الإيمان وفروعه، وأن البرَّ داخلٌ في هذا المسمى.

وأما عند اقتران أحدهما بالآخر كقوله تعالى: «وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبَرِّ وَالْتَّقْوَىٰ» فالفرقُ بينهما فرقٌ بين السَّبَبِ المقصودِ لغيره والغايةِ المقصودةِ لنفسها؛ فإنَّ البرَّ مطلوبٌ لذاته، إذ هو كمالُ العبدِ وصلاحُه الذي لا صلاحٌ له بدونه، كما تقدَّم.

وأما التقوى فهي الطريق الموصلة<sup>(٣)</sup> إلى البرَّ، والوسيلةُ إليه، ولفظُها يدلُّ على هذا؛ فإنها فعلٌ من وقى يقيني، وكان أصلُها وقوى، فقلبوا الواو تاءً، كما قالوا: ثُراث من الوراثة، وتوجه من الوجه، وتحمَّة من الوخم<sup>(٤)</sup>، ونظائره<sup>(٥)</sup>، فلفظُها دالٌّ على أنها من الوقاية، فإنَّ المُتَّيقِي قد جعلَ<sup>(٦)</sup> بينه وبين النار وقايةً، فالوقايةُ من

(١) ط: «وقع».

(٢) ط: «اسم».

(٣) ط: وسائل النسخ: «الموصل».

(٤) ط: «الوخمة».

(٥) ط: «نظائرها».

(٦) في بعض النسخ: « يجعل».

باب دفع الضرر، والبرُّ من باب تحصيل النفع<sup>(١)</sup>، فالتقوى كالحمية<sup>(٢)</sup>، والبرُّ كالعافية والصحة.

وهذا بابٌ شريفٌ يُتَفَقَّعُ به انتفاعٌ عظيمٌ<sup>(٣)</sup> في فهم ألفاظ القرآن ودلالته، ومعرفة حدود ما أنزل الله على رسوله؛ فإنه هو العلم النافع، وقد ذمَّ سبحانه<sup>(٤)</sup> في كتابه من ليس له علمٌ بحدود ما أنزله<sup>(٥)</sup> على رسوله. فإنَّ عدمَ العلم بذلك مستلزمٌ مفسدتين عظيمتين:

إحداهما<sup>(٦)</sup>: أن يدخل في مسمى اللفظ ما ليس منه؛ فيُحَكَمُ له بحكم المراد من اللفظ؛ فيُسَوَّى<sup>(٧)</sup> بين ما فرقَ الله بينهما.

والثانية: أن يخرج من مسمَّاه<sup>(٨)</sup> بعضُ أفرادِ الداخلةِ تحته؛ فيُسلَبُ عنه حكمُه؛ فيفرق بين ما جمعَ الله بينهما.

والذكيُّ الفطِّنُ يتَفَقَّطُ لأفراد هذه القاعدةِ وأمثالها<sup>(٩)</sup>، فيرى أن

(١) «والبر... النفع» ساقطة من ط.

(٢) «الحمية» ساقطة من ط. ووقع في سائر النسخ اضطراب بعد «نظائره» أفسد المعنى.

(٣) ط: «انتفاعاً عظيماً».

(٤) ط: «الله تعالى».

(٥) ط: «أنزل الله».

(٦) في الأصل وبعض النسخ: «أحدهما»، والمثبت من ط.

(٧) ط: «فيساوي».

(٨) ط: «مسمى».

(٩) ط: «أمثالها».

كثيراً من الاختلاف أو أكثره إنما نشأ عن<sup>(١)</sup> هذا الموضع، وتفصيلُ هذا لا يفي به كتابٌ ضخم.

ومن هذا لفظُ «الخمر»؛ فإنه اسم شاملٌ لكل مُسِّكِر، فلا يجوز إخراج بعض المسكراتِ منه، وينتهي عنها<sup>(٢)</sup> حكمه.

وكذلك لفظُ «الميسر»، وإخراج بعض أنواع القمارِ منه.

وكذلك لفظُ «النکاح»، وإدخال ما ليس بنکاح في مسمّاه.

وكذلك لفظُ «الربا»، وإخراج بعض أنواعه منه، وإدخال ما ليس برباً فيه.

وكذلك لفظُ «الظلم والعدل»، و«المعروف والمنكر»، ونظائره أكثر من أن تُحصى<sup>(٣)</sup>.

والمقصودُ أن المقصودَ من اجتماع الناس وتعاشرِهم التعاونُ على البر والتقوى؛ ففيُعين كلُّ واحدٍ صاحبَه على ذلك علماً وعملاً. فإنَّ العبدَ وحده لا يستقلُّ بعلمِ ذلك ولا بالقدرةِ عليه، فاقتضت حكمَةُ ربِّ سبحانه أن جعل النوع الإنساني قائماً بعضه ببعضٍ<sup>(٤)</sup>،

(١) ط: «ينشاً من».

(٢) في سائر النسخ: «يتنتي عنه».

(٣) في الأصل: «يُحصى». والمثبت من ط وسائل النسخ. وانظر الكلام على هذه الأسماء في «قاعدة في الأسماء التي علقَ الله بها الأحكام» لشيخ الإسلام ابن تيمية ضمن «مجموع الفتاوى» (١٩/٢٣٥-٢٥٩)، وراجع أيضاً (٧/١٦٩-١٦٢).

(٤) ط: «بعضه».

معيناً بعضه لبعضٍ .

ثم قال تعالى : «**وَلَا نَأْوِيُّا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ**» .

والإثم والعدوان في جانب النهي نظير البر<sup>(۱)</sup> والتقوى في جانب الأمر .

والفرق ما بين الإثم والعدوان فرق ما بين محرّم الجنس ومحرّم القدر<sup>(۲)</sup> .

فالإثم : ما كان حراماً لجنسه .

والعدوان : ما حرم الزبادة<sup>(۳)</sup> في قدره ، وتعدي ما أباح الله منه .

فالزنا ، وشرب الخمر ، والسرقة ، ونحوها إثم . ونكاح الخامسة ، واستيفاء المجنني عليه أكثر من حقه ، ونحوه عدوان .

فالعدوان هو تعدي حدود الله<sup>(۴)</sup> التي قال فيها : «**تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَعْدُوهَا وَمَن يَعْدُ حُدُودَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ**»<sup>(۵)</sup> . وقال في موضع آخر : «**تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرِبُوهَا**»<sup>(۶)</sup> . فنهى عن تعديها في آية ، وعن قربانها في آية . وهذا لأن حدوده سبحانه هي النهايات الفاصلة

(۱) في الأصل : «كالبر». والمثبت من ط وسائر النسخ .

(۲) انظر كلام المؤلف في الفرق بينهما في «مدارج السالكين» (۱ / ۳۶۸ - ۳۷۱) .

(۳) ط : «الزيادة» .

(۴) في سائر النسخ : «حدود ما أنزل الله» .

(۵) سورة البقرة : ۲۲۹ .

(۶) سورة البقرة : ۱۸۷ .

بين الحلال والحرام، ونهاية الشيء تارة تدخل فيه ف تكون منه، وتارة لا تكون داخلة فيه فيكون لها حكم مُقابلٍ<sup>(١)</sup>. وبالاعتبار الأول نهى عن تعدّيها، وبالاعتبار الثاني نهى<sup>(٢)</sup> عن قربانها.

## فصل

فهذا حكم العبد فيما بينه وبين الناس، وهو أن تكون مخالطته لهم تعاوناً على البر والتقوى، علمًا وعملاً.

وأما حاله فيما بينه وبين الله تعالى: فهو إيثار طاعته، وتجنب معصيته، وهو قوله تعالى: «وَاتَّقُوا اللَّهَ».

فأرشدت الآية إلى ذكر واجب العبد بينه وبين الخلق، وواجبه<sup>(٣)</sup> بينه وبين الحق.

ولا يَتَمَّ الواجبُ الأوَّل<sup>(٤)</sup> إِلَّا بَعْزِلِ نَفْسِهِ مِنَ الْوَسْطِ، وَالْقِيَامُ بِذَلِكَ لِمَحْضِ النَّصِيحَةِ وَالْإِحْسَانِ وَرِعَايَةِ الْأَمْرِ.

ولَا يَتَمَّ لَهُ أَدَاءُ الواجبِ الثانِي إِلَّا بَعْزِلِ الْخَلْقِ مِنَ الْبَيْنِ، وَالْقِيَامُ بِهِ اللَّهِ<sup>(٥)</sup> إِخْلَاصًا وَمَحْبَةً وَعُبُودِيَّةً.

(١) ط: «المقابلة».

(٢) «نهى» ساقطة من ط.

(٣) في بعض النسخ: «وواجب».

(٤) «الأول» ساقطة من ط.

(٥) ط: «له بالله».

فينبغي التفطن لهذه الدقة التي كل خلل يدخل على العبد في أداء هذين الواجبين<sup>(١)</sup> إنما هو من عدم مراعاتها علمًا وعملاً.

وهذا هو<sup>(٢)</sup> معنى قول الشيخ عبد القادر قدس الله روحه: «كُنْ مع الحق بلا خلق، ومع الخلق بلا نفس، ومن لم يكن كذلك لم يزل في تحبيط، ولم يزل أمره فرطا»<sup>(٣)</sup>.  
والمقصود بهذه المقدمة ذكر<sup>(٤)</sup> ما بعدها.

## فصل

لما فَصَلَتْ عِيْرُ السَّيْرِ<sup>(٥)</sup>، واستوطنَ المسافرُ دارَ الْغُربَةِ، وحِيلَّ بينه وبين مأْلوفاته وعوائده المتعلقة بالوطن ولوازمه، أحدثَ له ذلك نظراً آخر<sup>(٦)</sup>؛ فأحالَ فِكْرَه في أَهْمَّ مَا يَقْطَعُ به منازلَ سفره<sup>(٧)</sup> إلى الله وينتفقُ فيه بقية عمره، فأرشدَه مَنْ بِيَدِه الرُّشْدُ إلى أنَّ أَهْمَّ شيءٍ يَقْصِدُه إنما هو الهجرة إلى الله ورسوله، فإنها فرضٌ عين<sup>(٨)</sup>.

(١) ط: «الأمرین الواجبین».

(٢) «هو» ساقطة من ط.

(٣) انظر «الكتاب السائرة» (٣/١١٥). وفيه ذكر بعض من نظم في هذا المعنى.

(٤) «ذكر» ساقطة من ط.

(٥) ط: «فصل عِير السَّيْرِ».

(٦) «آخر» ساقطة من ط.

(٧) ط: «السفر».

(٨) في الأصل: «معين»، والمثبت من ط وسائل النسخ.

على كلّ أحدٍ في كلّ وقت، وأنه لا انفكاكَ لأحدٍ من وجوها، وهي مطلوبُ الله ومراده من العباد، إذ الهجرةُ هجرتان: هجرة بالجسم من بلد إلى بلد، وهذه أحكامها معلومة، وليس المراد الكلام فيها.

والهجرة الثانية هجرة<sup>(١)</sup> بالقلب إلى الله ورسوله، وهذه هي المقصودة<sup>(٢)</sup> هنا. وهذه الهجرة هي الهجرة الحقيقة، وهي الأصل، وهجرة الجسد تابعة لها، وهي هجرة تتضمن «من» و«إلى»: فيها جر بقلبه من محبة غير الله إلى محبته. ومن عبودية غيره إلى عبوديته.

ومن خوف غيره ورجائه والتوكيل عليه إلى خوف الله ورجائه والتوكيل عليه.

ومن دعاء غيره وسؤاله والخضوع له والذل له<sup>(٣)</sup> والاستكانة له إلى دعاء ربّه<sup>(٤)</sup> وسؤاله والخضوع له والذل والاستكانة له<sup>(٥)</sup>. وهذا هو<sup>(٦)</sup> بعينه معنى الفرار إليه، قال تعالى: ﴿فَقُرْبُوا إِلَى اللَّهِ﴾<sup>(٧)</sup>. فالتوحيد المطلوب من العبد هو الفرار من الله إليه.

(١) ط: «الهجرة».

(٢) في الأصل: «المقصود». والمثبت من ط وسائر النسخ.

(٣) «له» ساقطة من ط.

(٤) ط: «دعائه».

(٥) «إلى دعاء... الاستكانة له» ساقطة من سائر النسخ.

(٦) «هو» ساقطة من ط.

(٧) سورة الذاريات: ٥٠.

وتحت «من» و«إلى» في هذا سرٌّ عظيم من أسرار التوحيد؛ فإنَّ الفرار إِلَيْه سبحانَه يتضمنُ إفراَدَه بالطلب والعبودية، ولوازمهَا من المحبة والخشية والإِنابة والتوكُل وسائر منازل العبودية، فهو متضمن لتوحيد الإلهية<sup>(١)</sup> التي اتفقت عليها<sup>(٢)</sup> دعوةُ الرسُل صلوات الله وسلامه عليهِم [أجمعين]<sup>(٣)</sup>.

وأما<sup>(٤)</sup> الفرار منه إِلَيْه؛ فهو متضمن لتوحيد الربوبية وإثباتِ القدر، وأنَّ كُلَّ ما في الكون من المكروه والممحور الذي يفرُّ منه العبد، فإنَّما أوجبته مشيئَةُ الله وحده؛ فإنَّه ما شاء<sup>(٥)</sup> اللهُ كان ووجبَ وجودُه بمشيئَته، وما لم يشأْ لم يكن، وامتنع وجودُه لعدم مشيئَته، فإذا فرَّ العبد إِلَى الله فإنَّما يفرُّ من شيءٍ [إِلَى شيءٍ]<sup>(٦)</sup> وُجِدَ بمشيئَة الله وقدره؛ فهو في الحقيقة فارٌّ من الله إِلَيْه.

ومن تصوَّرَ هذا حقَّ تَصوُّرَه فَهُم مَعْنَى قَوْلِهِ ﷺ: «وأَعُوذُ بِكَ مِنْكَ»<sup>(٧)</sup> وقوله: «لَا مَلْجَأً وَلَا مَنْجَى مِنْكَ إِلَّا إِلَيْكَ»<sup>(٨)</sup>. فإنه ليس

(١) في بعض النسخ: «الاُلوهية».

(٢) في الأصل وبعض النسخ: «عليه»، والمثبت من ط.

(٣) من ط.

(٤) في الأصل: «فاما».

(٥) ط: «فان ما شاء».

(٦) الزيادة من ط.

(٧) أخرجه مسلم (٤٨٦) من حديث عائشة ضمن دعاء مشهور للنبي ﷺ.

(٨) أخرجه البخاري (٢٤٧ ومواضع أخرى) ومسلم (٢٧١٠) من حديث البراء بن عازب ضمن الدعاء الذي علمَه النبي ﷺ عند النوم.

في الوجود شيء يُفَرِّ منه ويُسْتَعَذُ منه ويُلْجَأ<sup>(١)</sup> منه إلا وهو من الله خلقاً وإبداعاً.

فالفار<sup>٢</sup> والمستعيد فار<sup>٣</sup> مما أوجبه<sup>(٤)</sup> قدر الله ومشيئته وخلقه، إلى ما تقتضيه رحمته وبره ولطفه وإحسانه؛ ففي الحقيقة هو هارب من الله<sup>(٥)</sup> إليه، ومستعيد بالله منه.

وتصوّر هذين الأمرين يُوجّب للعبد انقطاع علق<sup>(٦)</sup> قلبه من غير الله<sup>(٧)</sup> بالكُلّية خوفاً ورجاءً ومحبةً؛ فإنّه إذا علم أنّ الذي يفر<sup>(٨)</sup> [منه]<sup>(٩)</sup> ويستعيد منه إنما هو بمشيئة الله وقدرته وخلقه، لم يبق في قلبه خوفٌ من غير خالقه ومُوجده؛ فتضمن ذلك إفراد الله وحده بالخوف والحب والرجاء، ولو كان فراره مما لم يكن بمشيئة الله ولا قدرته لكان ذلك موجباً لخوفه منه، مثل من يفر<sup>(١٠)</sup> من مخلوق آخر أقدر منه، فإنه في حال فراره من الأول إلى الآخر خائفاً منه حذر<sup>(١١)</sup> أن لا يكون الثاني يُعيذه<sup>(١٢)</sup> منه، بخلاف ما إذا كان الذي

(١) ط: «يلتجأ».

(٢) ط: «أوجد».

(٣) ق: «فار منه».

(٤) ط: «تعلق».

(٥) ط: «عن غيره».

(٦) زيادة من ط، ق.

(٧) ط: «ما».

(٨) ط: «خائف منه حذراً». ق: «خائفاً منه حذراً».

(٩) ط: «يفيده».

يُفْرَأُ إِلَيْهِ هُوَ الَّذِي قَضَى وَقَدَرَ وَشَاءَ مَا يُفْرَأُ مِنْهُ؛ فَإِنَّهُ لَا يَبْقَى فِي  
الْقَلْبِ التَّفَاثُ إِلَى غَيْرِهِ بِوْجَهٍ<sup>(١)</sup>.

فَنَفْطَنَ لِهَذَا<sup>(٢)</sup> السُّرُّ الْعَجِيبُ فِي قَوْلِهِ: «أَعُوذُ بِكَ [مِنْكَ]<sup>(٣)</sup>»،  
وَ«لَا مَلْجَأً وَلَا مَنْجَى مِنْكَ إِلَّا إِلَيْكَ»؛ فَإِنَّ النَّاسَ قَدْ ذَكَرُوا فِي  
هَذَا<sup>(٤)</sup> أَقْوَالًا، وَقَلَّ مِنْهُمْ مَنْ تَعَرَّضَ<sup>(٥)</sup> لِهَذِهِ النَّكْتَةِ الَّتِي هِيَ لُبُّ  
الْكَلَامِ وَمَقْصُودُهُ، وَبِاللَّهِ التَّوْفِيقُ.

فَتَأْمَلْ كَيْفَ عَادَ الْأَمْرُ كُلُّهُ إِلَى الْفَرَارِ مِنَ اللَّهِ إِلَيْهِ؛ وَهُوَ مَعْنَى  
الْهِجْرَةِ إِلَى اللَّهِ [تَعَالَى]. وَلِهَذَا قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «الْمَهَاجِرُ مِنْ هَجْرَةِ  
مَا نَهَى اللَّهُ عَنْهُ»<sup>(٦)</sup>.

وَلِهَذَا يَقْرِئُ سَبَحَانَهُ بَيْنَ الإِيمَانِ وَالْهِجْرَةِ فِي الْقُرْآنِ<sup>(٧)</sup> فِي غَيْرِ  
مَوْضِعٍ؛ لِتَلَازِمِهِمَا وَاقْتِضَاءِ أَحَدِهِمَا لِلآخِرِ.

وَالْمَقْصُودُ أَنَّ الْهِجْرَةَ إِلَى اللَّهِ تَتَضَمَّنُ هُجْرَانَ مَا يَكْرَهُهُ، وَإِتْيَانَ  
مَا يَحْبِبُهُ وَيُرْضِاهُ، وَأَصْلَهَا الْحَبْثُ وَالْبُغْضُ؛ فَإِنَّ الْمَهَاجِرَ مِنْ شَيْءٍ

---

(١) «بِوْجَهٍ» ساقطةٌ مِنْ طِ.

(٢) طِ، قِ: «فِي هَذَا».

(٣) زِيادةٌ مِنْ طِ، قِ.

(٤) قِ: «ذَلِكُ».

(٥) طِ: «مِنْ تَعَرَّضَ مِنْهُمْ».

(٦) أَخْرَجَهُ البَخْرَارِيُّ (١٠، ٦٤٨٤) مِنْ حَدِيثِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ.

(٧) «فِي الْقُرْآنِ» ساقطٌ مِنْ طِ.

إلى شيء لابد أن يكون<sup>(١)</sup> ما يهاجر إليه أحب إلىه مما يهاجر<sup>(٢)</sup> منه؛ فيُؤثِّرُ أحبَ الأمرين إلَيه على الآخر، وإذا كان نفس العبد وهوَه وشيطانه إنما يدعوه<sup>(٣)</sup> إلى خلاف ما يحبه الله ويرضاه، وقد يُلْيَ بهؤلاء الثلاث، فلا تزال تدعوه<sup>(٤)</sup> إلى غير مرضاه ربه، وداعي الإيمان يدعوه إلى مرضاه ربه. فعليه في كل وقت أن يهاجر إلى الله، ولا ينفك في هجرة حتى<sup>(٥)</sup> الممات.

### فصل

وهذه الهجرة تقوى وتضعف بحسب قوة داعي<sup>(٦)</sup> المحبة وضعفه، فكلما كان داعي [المحبة]<sup>(٧)</sup> في قلب العبد أقوى كانت هذه الهجرة أقوى و<sup>(٨)</sup> أتم وأكمل، وإذا ضعف الداعي ضعفت الهجرة، حتى إنه<sup>(٩)</sup> لا يكاد يشعر بها علماً، ولا يتحرك بها<sup>(١٠)</sup> إرادةً. والذى يُقضى<sup>(١١)</sup> منه العجب أن المرء يُوسّع الكلام، ويُقْرَع

(١) «أن يكون» ساقطة من ق.

(٢) ط: «أحب مما هاجر». ق: «أحب من هاجر».

(٣) ط: «يدعونه».

(٤) ط: «يزالون يدعونه».

(٥) ق: «من الهجرة حتى». ط: «في هجرته إلى».

(٦) ط: «بحب داعي».

(٧) الزيادة من ق. وفي ط: «الداعي».

(٨) الزيادة من ط.

(٩) «انه» ساقطة من ط.

(١٠) ط، ق: «لها».

(١١) في الأصل وق: «يقتضى».

المسائل في الهجرة من دار الكفر إلى دار الإسلام، وفي الهجرة التي انقطعت<sup>(١)</sup> بالفتح، وهذه هجرة عارضة ربما لا تتعلق به في العمر أصلًا.

وأما هذه الهجرة التي هي واجبة على مدى الأنفاس [فإنها]<sup>(٢)</sup> لا يحصل [فيها]<sup>(٣)</sup> علمًا ولا إرادة، وما ذاك إلا للإعراض عما خلق له، والاشتغال بما لا ينجيه غيره<sup>(٤)</sup>، وهذه<sup>(٥)</sup> حال من غشية بصيرته، وضفت معرفته بمراتب العلوم والأعمال، والله المستعان، وبه<sup>(٦)</sup> التوفيق، لا إله غيره، ولا رب سواه.

### فصل

وأما الهجرة إلى الرسول<sup>(٧)</sup>؛ فمعلم<sup>(٨)</sup> لم يبق منه سوى رسّمه<sup>(٩)</sup>، ومنهج لم ترك منه بُنياتُ الطريق سوى اسمه<sup>(١٠)</sup>، ومَحَاجَةُ سَفَتْ عليها السَّوافي فطَمَسَتْ رُسومَها، وأغارت<sup>(١١)</sup> عليها الأعدى

(١) ق: «تنقطع».

(٢) زيادة ليستقيم السياق.

(٣) من ط.

(٤) ط: «والاشتغال بما لا ينجيه وحده بما لا ينجيه غيره».

(٥) ط: «وهذا».

(٦) ط: «وبالله».

(٧) ق: «رسوله».

(٨) ط: «فعلم».

(٩) ط: «اسمه».

(١٠) ط: «رسمه».

(١١) ط: «وغارث».

فَغَوَرَتْ مِنَاهُلَهَا وَعَيْنُهَا، فَسَالُكُهَا غَرِيبٌ بَيْنَ الْعِبَادِ، فَرِيدٌ بَيْنَ كُلِّ حَيٍّ وَنَادِ، بَعِيدٌ عَلَى قَرْبِ الْمَكَانِ، وَحِيدٌ عَلَى كُثْرَةِ الْجِيرَانِ،  
 مِسْتَوْحِشٌ مِمَّا [بِهِ] يَسْتَأْسُونَ، مِسْتَأْسٌ مِمَّا بِهِ يَسْتَوْحِشُونَ، مَقِيمٌ  
 إِذَا طَعْنُوا، ظَاعِنٌ إِذَا قَطَنُوا<sup>(١)</sup>، مُنْفَرِدٌ فِي طَرِيقِ طَلِيهِ، لَا يَقْرُرُ قَرَارُهُ  
 حَتَّى يَظْفَرَ بِأَرَبِيهِ، فَهُوَ الْكَائِنُ مَعْهُمْ بِجَسَدِهِ، الْبَائِنُ مِنْهُمْ بِمَقْصِدِهِ،  
 نَامَتْ فِي طَلَبِ الْهُدَى أَعْيُنُهُمْ وَمَا لَيْلٌ مَطِيهِ بِنَائِمٍ<sup>(٢)</sup>، وَقَعْدُوا عَنِ  
 الْهِجْرَةِ النَّبُوَيَّةِ وَهُوَ فِي طَلَبِهِ مُشَمَّرٌ قَائِمٌ، يَعْيَيْنُهُ بِمُخَالَفَةِ آرَائِهِمْ،  
 وَيُرَوُونَ عَلَيْهِ إِزْرَاءً عَلَى جَهَالَتِهِمْ وَأَهْوَائِهِمْ؛ قَدْ رَجَمُوا فِي الظُّنُونِ،  
 وَأَذَكَوْا<sup>(٣)</sup> عَلَيْهِ الْعَيْنَ، وَتَرَبَّصُوا بِهِ رَيْبَ الْمُنْونِ. «فَتَرَبَّصُوا إِنَّا  
 مَعَكُمْ مُتَرَبَّصُونَ»<sup>(٤)</sup>. «قَالَ رَبِّ احْكُمْ بِالْحَقِّ وَرَبُّنَا الرَّحْمَنُ الْمُسْتَعَانُ  
 عَلَىٰ مَا تَصْبِقُونَ»<sup>(٥)</sup>.

نَحْنُ وَإِيَّاكُمْ نَمُوتُ وَلَا<sup>(٦)</sup> أَفْلَحَ عَنِ الْحِسَابِ مَنْ تَدِمَا  
 وَالْمَقْصُودُ أَنَّ هَذِهِ الْهِجْرَةِ النَّبُوَيَّةِ شَانِهَا شَدِيدٌ، وَطَرِيقُهَا عَلَى  
 غَيْرِ الْمُشْتَاقِ وَعِيرٌ بَعِيدٌ.

(١) فِي الْأَصْلِ: «قَطَعُوا» تَحْرِيف.

(٢) إِشَارَةٌ إِلَى بَيْتِ جَرِيرٍ (فِي دِيْوَانِهِ: ٩٩٣):

لَقَدْ لَمَتْنَا يَا أُمَّ غِيلَانَ فِي السُّرَى وَنَمَتْ وَمَا لَيْلٌ مَطِيهِ بِنَائِمٍ

(٣) ق، ط: «أَحْدَقُوا فِيهِ». وَفِي هَامِشِ الْأَصْلِ: «أَيُّ أَحْدَقُوا».

(٤) سُورَةُ التَّوْبَةِ: ٥٢.

(٥) سُورَةُ الْأَنْبِيَاءِ: ١١٢.

(٦) ط: «فَمَا».

[بعيدٌ على كسلانَ أو ذي مَلَةٍ] وأما على المشتاقِ فهو قريبٌ<sup>(١)</sup>  
ولعمرِ اللهِ ما هي إلا نورٌ يتلاًّأ، ولكن أنت ظلامُه، وبدرٌ  
أضاءَ مشارقَ الأرضِ وغاربَها، ولكن أنتَ غَيْمُه وقَتَامُه، ومنهلٌ  
عذبٌ صافٌ، ولكن<sup>(٢)</sup> أنتَ كَدَرُهُ، ومبتدأُ له خَبَرٌ عظيمٌ<sup>(٣)</sup>، ولكن  
ليس عندك خبره.  
فاسمع الآنَ شأنَ هذه الهجرة والدلالة عليها، وحاسبْ نفسكَ<sup>(٤)</sup>  
بينك وبين الله هل أنت من المهاجرين لها أو المهاجرين إليها؟  
فحَدُّ هذه الهجرة: سفرُ الفكر في كل مسألة من مسائل الإيمان،  
ونازلةٌ من نوازل<sup>(٥)</sup> القلوب، وحادثةٌ من حوادث الأحكام، إلى  
معدنِ الهدى ومنبع النور المتألقٍ من فم الصادق المصدق، الذي  
لا ينطق عن الهوى ﴿إِنَّهُ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى﴾<sup>(٦)</sup>، فكل مسألةٌ طلعتْ<sup>(٧)</sup>  
عليها شمسُ رسالته وإلا فاقنُدْ بها في بحار الظلمات<sup>(٨)</sup>، وكل شاهدٍ

(١) البيت ساقط من الأصل، وهو لجميل بشينة في ديوان المعاني (١٢٩ / ٢) وسمط اللاللي (٧١٩ / ٢) والمنازل والديار (٣٤٧ / ١) ووفيات الأعيان (١ / ٣٦٨) . وديوانه ٣٠.

(٢) «لكن» ساقطة من ق، ط.

(٣) ط: «الخير عظيم».

۴ (۳) ط: «ما».

(٥) ط، ق: «نازل من منازل».

(٦) سورة النجم: ٤.

<sup>(٧)</sup> ط: «طلع».

(٨) ط: «بح الظلمات».

عَدَّلَهُ هَذَا الْمَرْكِي الصَادِقُ<sup>(١)</sup> وَإِلَّا فَعُدَّهُ مِنْ أَهْلِ الرِّيبِ وَالْتَّهَمَاتِ؛  
فَهَذَا هُوَ حُدُّ هَذِهِ الْهِجْرَةِ.

فَمَا لِمَقِيمٍ فِي مَدِينَةِ طَبِيعَهُ وَعَوَائِدِهِ، الْقَاطِنُ فِي دَارِ مَرْبَاهُ  
وَمَوْلَدِهِ<sup>(٢)</sup>، الْقَائِلُ : إِنَا عَلَى طَرِيقَةِ آبَائِنَا سَالِكُونَ، وَإِنَا بِحِبْلِهِمْ  
مُسْتَمْسِكُونَ، وَإِنَا عَلَى آثَارِهِمْ مُقْتَدُونَ، وَمَا لِهَذِهِ الْهِجْرَةِ؟ قَدْ أَلْقَى  
كُلَّهُ<sup>(٣)</sup> عَلَيْهِمْ، وَاسْتَنَدَ فِي مَعْرِفَةِ طَرِيقِ نَجَاهِهِ<sup>(٤)</sup> وَفَلَاحِهِ إِلَيْهِمْ،  
مُعْتَدِرًا بِأَنَّ رَأْيَهُمْ لَهُ<sup>(٥)</sup> خَيْرٌ مِنْ رَأْيِهِ لِنَفْسِهِ، وَأَنَّ ظُنُونَهُمْ وَآرَاءَهُمْ  
أَوْثَقُ مِنْ ظُنُونِهِ وَحَدْسِهِ.

وَلَوْ فَتَّشَتْ عَنْ مَضْدِرِ هَذِهِ الْكَلْمَةِ لَوْجَدَتْهَا صَادِرَةً عَنِ الْإِخْلَادِ  
إِلَى أَرْضِ الْبَطَالَةِ، مَتَوَلِّدَةً بَيْنَ بَعْلٍ<sup>(٦)</sup> الْكَسْلِ وَزَوْجِهِ الْمَلَلَةِ.

وَالْمَقْصُودُ أَنَّ هَذِهِ الْهِجْرَةَ فَرْضٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ، وَهِيَ مُقْتَضَى  
شَهَادَةِ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، كَمَا أَنَّ الْهِجْرَةَ الْأُولَى مُقْتَضَى شَهَادَةِ  
أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ.

وَعَنْ هَاتِينِ الْهِجْرَتَيْنِ يُسَأَّلُ كُلُّ عَبْدٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَفِي الْبَرْزَخِ،

(١) «الصادق» ساقط من ط.

(٢) في الأصل: «موالده».

(٣) ط: «التي كلت».

(٤) ط: «طريقة نجاحه».

(٥) «له» ساقط من ط.

(٦) «بعل» ساقط من ط، ق.

ويُطالب بهما في الدنيا، فهو مُطالب بهما في الدُّور الثلاثة: دار الدنيا<sup>(١)</sup>، ودار البرزخ، ودار القرار. قال قتادة<sup>(٢)</sup>: «كلماتان يُسأل عنهما الأولون والآخرون: ماذا كنتم تعبدون؟ وماذا أجبتم المرسلين؟».

وهاتان الكلماتان هُما مضمون الشهادتين. وقد قال تعالى: ﴿فَلَا وَرِبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا فَضَيَّتْ وَيُسَلِّمُوا سَلِيمًا﴾<sup>(٣)</sup>؛ فأقسم سبحانه بأجلٍ مُقْسَمٍ به - وهو نفسه عز وجل - على أنهم لا يُبْطِئُ لهم الإيمان، ولا يكونون من أهله، حتى يُحَكِّموا رسوله في جميع موارد النزاع، وهو كل ما شَجَرَ بينهم من مسائل النزاع<sup>(٤)</sup> في جميع أبواب الدين. فإن لفظة «ما» من صيغ العموم؛ فإنها موصولة تقتضي نفي الإيمان إذا لم يوجد<sup>(٥)</sup> تحكيمه في جميع ما شجر بينهم.

ولم يقتصر على هذا حتى ضمَّ إليه انتشار حصورهم بحكمه، حيث لا يجدوا<sup>(٦)</sup> في أنفسهم حرجًا - وهو الضيق والحصر - من حُكْمِه، بل يَتَلَقَّوْا حُكْمَه<sup>(٧)</sup> بالانتشار، ويقابلوه بالقبول<sup>(٨)</sup>، لا أنهم

(١) « فهو... الدنيا» ساقطة من ط.

(٢) رُوِيَ نحوه عن أبي العالية، انظر تفسير الطبرى (٤٦ / ١٤) وابن كثير (٢ / ٥٧٩).

(٣) سورة النساء: ٦٥.

(٤) « وهو... النزاع» ساقطة من ط، ق.

(٥) ط: «أو يوجد».

(٦) ط: «لا يجدون».

(٧) ط: «يقبلوا حكمه».

(٨) ط: «بالتسليم».

يأخذونه على إغماضٍ، ويشربونه على أقداءٍ<sup>(١)</sup>، فإن هذا منافٍ للإيمان، بل لابد أن يكون أخذه بقبولٍ ورضى وانشراح صدر.

ومتى أراد العبد أن يعلم منزلته من<sup>(٢)</sup> هذا فلينظر في حاله، وليطالع قلبه<sup>(٣)</sup> عند ورود حكمه على خلاف هواه وغضبه، أو على خلاف ما قدّ فيه أسلافه من المسائل الكبار وما دونها، ﴿بَلِ الْإِنْسُنُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرٌ﴾ وَلَوْ أَنَّكُمْ مَعَاذِيرُهُ<sup>(٤)</sup>

فسبحان الله كم من حَرَازَةٍ في قلوب<sup>(٥)</sup> كثيرٍ من الناس من كثيرٍ من النصوص وبؤدهم أن لو لم تَرِدْ؟

وكم من حَرَارةٍ<sup>(٦)</sup> في أكبادهم منها؟

وكم من شَجَى في حُلُوقِهم من موردها؟

ستبدُّو لهم تلك السرائرُ بالذِي يَسُوءُ وَيُخْزِي يوْمَ تُبَلَّى السَّرَائِرُ

ثم لم يقتصر [سبحانه]<sup>(٧)</sup> على ذلك حتى ضمَّ إليه قوله: ﴿وَيُسَلِّمُوا سَلِيمًا﴾؛ فذكر الفعل مُؤكّداً له<sup>(٨)</sup> بمصدره القائم

(١) ط: «قذى».

(٢) «منزلته من» ساقطة من ط.

(٣) ط: «ويطالعه في قلبه».

(٤) سورة القيامة: ١٤، ١٥.

(٥) ط: «نفوس».

(٦) في الأصل: «حرازة».

(٧) زيادة من ط، ق.

(٨) «له» ساقطة من ط.

مقام ذكره مرتين. وهو الخضوع له، والانقياد لما حكم به طوعاً ورضي، وتسليمًا لا قهراً ومصابرة؛ كما يُسلِّم المقهور لمن قهره كرهاً، بل تسليم عبد محب<sup>(١)</sup> مطیع لمولاه وسيده الذي هو أحب شيء إليه، يعلم أن سعادته فلاحه في تسليمه إليه، ويعلم<sup>(٢)</sup> بأنه أولى به من نفسه، وأبى به منها، وأرحم به منها، وأنصح له منها، وأعلم بمصالحه منها، وأقدر على تحصيلها<sup>(٣)</sup>.

فمتى علم العبد هذا من الرسول ﷺ استسلم له، وسلم إليه، وانقادت كل ذرة من قلبه<sup>(٤)</sup> إليه، ورأى أنه لا سعادة له إلا بهذا التسليم والانقياد.

وليس هذا مما يحصل معناه بالعبارة، بل هو أمر قد انشقَّ [له]<sup>(٥)</sup> القلب واستقرَّ في سُوَيْدَائِهِ، لا تَفِي العبارةُ معناه، ولا مطعم في حصوله بالدعوى والأمانى.

فكلُّ يَدَّعُونَ وصَالَ لِيَلىٰ      ولكن لا تُقْرِئُ لَهُمْ بِذَاكَا<sup>(٦)</sup>

(١) «محب» ساقطة من ط.

(٢) في الأصل: «وعلمه».

(٣) ط: «تخلصها». ق: «حفظها».

(٤) ط: «وانقادت له كل علة في قلبه».

(٥) زيادة من ق.

(٦) كذا في الأصل، والرواية المشهورة: وكلُّ يَدَّعُونَ وصَالَ بِلِيلِيْ \* ولِيلِي .. . . . وهو من عائر الشعر الذي لم ينسب لقائل معين.

وفرق<sup>(١)</sup> بين علم الحُبّ وحال الحُبّ؛ فكثيراً ما يشتبه على العبد علم الشيء بحاله وجوده.

وفرق بين المريض العارف بالصحة والاعتدال وهو مُتَخَنٌ بالمرض، وبين الصحيح السليم وإن لم يُحسِنْ وصف الصحة والعبرة عنها.

وكذلك فرق بين وصف الخوف والعلم به، وبين حاله وجوده. وتأمّل تأكيده سبحانه لهذا المعنى المذكور في الآية بوجوه عديدة من التأكيد:

أولها: تصديرها بلا النافية، وليس زائدة كما يظن من يَظْنُ ذلك، وإنما دخولها لسرّ في القسم، وهو الإيذان<sup>(٢)</sup> بتضمين المُقسَّم عليه للنفي، وهو قوله: «لَا يُؤْمِنُونَ».

وهذا منهج معروف في كلام العرب، إذا أقسموا على نفي شيء<sup>(٣)</sup> صدّروا جملة القسم بأداة نفي، مثل هذه الآية، ومثل قول الصديق رضي الله عنه: «لَا هُنَّ لِلَّهِ أَهْلَ الْأَمْرِ إِلَّا أَنْسَدُوا اللَّهَ يَقْاتِلُ عَنِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ؛ فَيُعْطِيكَ سَلَبَهُ»<sup>(٤)</sup>.

(١) في الأصل: «الفرق».

(٢) «بلا النافية... الإيذان» ساقطة من ط، ق.

(٣) ط: «شيء منفي».

(٤) أخرجه البخاري (٤٣٢١، ٣١٤٢) ومسلم (١٧٥١) من حديث أبي قتادة.

وقال الشاعر:

فَلَا وَأَبِيكَ ابْنَةَ الْعَامِرِ يٰ لَا يَدَّعُنِي الْقَوْمُ أَنِي أَفَرِ<sup>(١)</sup>

وقال الآخر:

فَلَا وَاللَّهِ لَا يُلْفِي لِمَا بِيْ وَلَا لِلَّذِينَ هُمْ أَبَدًا دَوَاء<sup>(٢)</sup>  
وهذا في كلامهم أكثر من أن يذكر.

وتتأمل جُملَ القسم التي في القرآن المصدرة بحرف النفي،  
كيف تجد المُقسم عليه منفياً ومتضمناً لنفي، ولا يخرُم هذا قوله<sup>(٣)</sup>:  
﴿فَلَا أُقِسِّمُ بِمَوْقِعِ الْثُجُورِ وَإِنَّمَا لَقَسَمُ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ إِنَّمَا  
لَقَرْءَانٌ كَرِيمٌ﴾<sup>(٤)</sup>. فإنه لما كان المقصود بهذا القسم نفي ما قاله  
الكفار في القرآن: من أنه شعر، أو كهانة، أو أساطير الأولين،

(١) البيت من قصيدة لامرئ القيس في ديوانه (ص ١٥٤). وانظر الخلاف في  
نسبتها إليه في فصل المقال (ص ٣٨٣، ٣٨٤) والمقاصد التحوية (١ / ٩٨)  
 وخزانة الأدب (١ / ١٨٠).

(٢) البيت من قصيدة لمسلم بن معبد الوالي في متنى الطلب (٨ / ١٦٤ - ١٧٠)  
 وشرح أبيات مغني اللبيب (٤ / ١٤٣ - ١٤٥) وخزانة الأدب (١ / ٣٦٤ - ٣٦٥)  
 (٣)، وبلا نسبة في معاني القرآن للقراء (١ / ٦٨) والخصائص (٢ / ٢٨٢)  
 والمحتسب (٢ / ٢٥٦) والصاهي (ص ٥٦) والمقاصد التحوية (٤ / ١٠٢)  
 ومصادر أخرى. والرواية المشهورة: «ولَا لِمَا بِهِمْ أَبَدًا...».

(٣) في الأصل: «كقوله»، والمثبت من ط، ق.

(٤) سورة الواقعة: ٧٥ - ٧٧.

كيف<sup>(١)</sup> صدر القسم<sup>(٢)</sup> بأداة النفي، ثم أثبتت له خلاف ما قالوه، فتضمنت الآية معنى<sup>(٣)</sup> ليس الأمر كما يزعمون، ولكنه قرآن كريم.

ولهذا صرّح بالأمرتين النفي والإثبات في مثل قوله: «فَلَا أُقِيمُ بِالْخَسْ لِلْجَوَارِ الْكَلْس وَأَتَيْلِ إِذَا عَسَسَ وَالشَّيْجِ إِذَا نَفَسَ إِنَّمَا لِقَوْلِ رَسُولِ كَرَمِ»<sup>(٤)</sup>.

وكذلك قوله: «لَا أُقِيمُ بِيَوْمِ الْقِيَمَةِ وَلَا أُقِيمُ بِالنَّفَسِ الْوَامِةِ أَيْخَسَبُ إِلَيْنَ أَنَّ بَعْثَ عَظَامُمْ بَلْ قَدِيرُنَ عَلَى أَنْ سُوَيْ بَنَانُمْ»<sup>(٥)</sup>.

ومقصود أن افتتاح هذا القسم بأداة النفي يقتضي تقوية المُقسَّم عليه وتأكيده وشدة انتفائه.

وثانيها: تأكيدُ بنفسِ القسم.

وثالثها: تأكيدُ بالمُقسَّم به، وهو إقسامه بنفسه لا بشيء من مخلوقاته، وهو سبحانه يُقسم بنفسه تارة، وبمخلوقاته تارة.

ورابعها: تأكيدُ بانتفاءِ الْحَرجِ، وجود<sup>(٦)</sup> التسلیم.

(١) «كيف» ساقط من ط.

(٢) ط، ق: «القول».

(٣) ط: «أن».

(٤) سورة التكوير: ١٥ - ١٩. وبعده في النسخ: «وما هو بقول شاعر»، وليس ضمن هذه الآيات.

(٥) سورة القيامة: ٤ - ١.

(٦) ط، ق: «وهو وجود».

وخامسها: تأكيد الفعل بالمصدر.

وما هذا التأكيد والاعتناء<sup>(١)</sup> إلا لشدة الحاجة إلى هذا الأمر العظيم، وأنه مما يُعْتَنِي به، ويُفَرَّرُ في نفوس العباد بما هو من أبلغ أنواع التقرير.

وقال تعالى: «الَّتِي أَولَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ»<sup>(٢)</sup>. وهذا<sup>(٣)</sup> دليل على أن من لم يكن الرسول أولى به من نفسه فليس من المؤمنين، وهذه الأولوية تتضمن أموراً:

منها: أن يكون أحب إلى العبد من نفسه؛ لأن الأولوية<sup>(٤)</sup> أصلها الحب، ونفس العبد أحب إليه<sup>(٥)</sup> من غيره، ومع هذا فيجب<sup>(٦)</sup> أن يكون الرسول أولى به منها، وأحب إلى الله منها؛ فبذلك يحصل له اسم الإيمان.

ويلزم من هذه الأولوية والمحبة كمال الانقياد والطاعة والرضى والتسليم وسائر لوازم المحبة، من الرضى بحكمه، والتسليم لأمره، وإيشاره على كل من سواه<sup>(٧)</sup>.

ومنها: أن لا يكون للعبد حُكْمٌ على نفسه أصلاً، بل الحكم

(١) «والاعتناء» ساقط من ط، ق.

(٢) سورة الأحزاب: ٦.

(٣) ط: «وهو».

(٤) في الأصل: «الولاية».

(٥) ط: «له». ق: «بها».

(٦) ط: «يجب».

(٧) ط: «على ما سواه». ق: «على هواه».

على نفسه للرسول، يَحْكُمُ عليها أَعْظَمَ مِنْ حُكْمِ السَّيِّدِ عَلَىْ عَبْدِهِ،  
 والوالد<sup>(١)</sup> على ولده؛ فليس له في نفسه تصرفٌ قَطُّ إِلَّا مَا تصرف  
 فيه الرسول الذي هو أولى به منها.

فيما عجباً كيف تَحَصُّلُ هذه الأولوية لعبد قد عَزَلَ ما جاء به  
 الرسول عن منصب التحكيم، ورَضِيَ بِحُكْمِ غَيْرِهِ، واطمأنَ إِلَيْهِ  
 أَعْظَمَ مِنْ طَمَائِينَتِهِ<sup>(٢)</sup> إِلَى الرسول ﷺ، وزعمَ أَنَّ الْهُدَى لَا يَتَّلَقَّى  
 مِنْ مَشَكَاتِهِ، وَإِنَّمَا يَتَلَقَّى مِنْ دَلَالَاتِ<sup>(٣)</sup> الْعُقُولِ، وَأَنَّ مَا جَاءَ<sup>(٤)</sup> بِهِ  
 لَا يَفِيدُ الْيَقِينَ، إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الْأَقْوَالِ الَّتِي تَضُمِّنُ الْإِعْرَاضَ عَنْهِ  
 وَعَمَّا جَاءَ بِهِ، وَالْحَوَالَةُ فِي الْعِلْمِ النَّافِعِ عَلَى<sup>(٥)</sup> غَيْرِهِ، وَذَلِكُ هُوَ  
 الضلال المبين<sup>(٦)</sup>.

وَلَا سَبِيلٌ إِلَى ثَبُوتِ هَذِهِ الْأُولَويَّةِ إِلَّا بِعَزْلٍ كُلِّ مَا سُواهُ،  
 وَتَوْلِيهِ فِي كُلِّ شَيْءٍ، وَعَرْضِ مَا قَالَهُ كُلُّ أَحَدٍ سُواهُ عَلَى مَا جَاءَ  
 بِهِ؛ فَإِنْ شَهَدَ لَهُ بِالصِّحَّةِ قَبْلَهُ، وَإِنْ شَهَدَ لَهُ بِالْبَطْلَانِ رَدَّهُ، وَإِنْ لَمْ  
 تَبْيَنْ شَهادَتُهُ لَهُ بِصِّحَّةٍ<sup>(٧)</sup> وَلَا بِطَلَانٍ جَعَلَهُ بِمَنْزِلَةِ أَحَادِيثِ أَهْلِ  
 الْكِتَابِ، وَوَقَفَهُ حَتَّى يَتَبَيَّنَ أَيِّ الْأَمْرَيْنِ أَوْلَى بِهِ؟

(١) ط : «أو الوالد».

(٢) ط : «اطمئنانه».

(٣) ط : «دلالة».

(٤) ط : «الذي جاء».

(٥) ط : «إلى».

(٦) ط ، ق : «البعيد».

(٧) ط : «لا صحة».

فمن سلك هذه الطريقة استقام له سفر الهجرة، واستقام له علمه وعمله، وأقبلت وجوه الحق<sup>(١)</sup> إليه من كل جهة.

ومن العجب أن يدعى حصول هذه الأولوية والمحبة التامة من كان<sup>(٢)</sup> سعيه واجتهاده ونصبه في الاشتغال بأقوال غيره وتقريرها، والغضب والحمية<sup>(٣)</sup> لها، والرضى بها والتحاكم إليها، وعرض ما قال<sup>(٤)</sup> الرسول عليها؛ فإن وافقها قبله، وإن خالفها التمس وجوه الحيل، وبالغ في رده ليًا وإعراضًا؛ كما قال تعالى: ﴿وَإِن تَلُوا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ حَسِيرًا﴾<sup>(٥)</sup>.

وقد اشتملت هذه الآية على أسرار عظيمة نحن ننبئ<sup>(٦)</sup> على بعضها لشدة الحاجة إليها.

قال تعالى: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا فَوَّهِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوْ أَلَوَّهِنَّ وَالْأَقْرَبِينَ إِن يَكُنْ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَإِنَّ اللَّهَ أَوْلَى بِهِمَا فَلَا تَشْبِعُوا أَهْوَائِيَّ أَن تَعْدِلُوا وَإِن تَلُوا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ حَسِيرًا﴾<sup>(٧)</sup>.

(١) ق: «الخلق».

(٢) في الأصل: «كل».

(٣) ط: «المحبة».

(٤) ط: «قاله».

(٥) سورة النساء: ١٣٥.

(٦) ط: «يجب التنبيه».

(٧) سورة النساء: ١٣٥.

فأمر سبحانه بالقيام بالقسط، وهو العدل، وهذا أمر بالقيام به في حق كل أحد عدواً كان أو ولياً، وأحق ما قام له العبد بالقسط<sup>(١)</sup>: الأقوال والأراء والمذاهب؛ إذ هي متعلقة بأمر الله وخبره؛ فالقيام فيها بالهوى والعصبية<sup>(٢)</sup> مضاد لأمر الله، مناف لما بعث به رسوله<sup>(٣)</sup>، والقيام فيها بالقسط وظيفة خلفاء الرسول في أمته، وأمنائه بين أتباعه، ولا يستحق اسم الأمانة إلا من قام فيها بالعدل المحسن، نصيحةً لله ولكتابه ولرسوله ولعباده.

أولئك هم الوارثون حقاً، لا من يجعل أصحابه ونسلته ومذهبهم عياراً<sup>(٤)</sup> على الحق وميزاناً له؛ يعادى من خالفه ويُؤالي من وافقه لمجرد<sup>(٥)</sup> موافقته ومخالفته. فلما زعموا هذا من القيام بالقسط الذي فرضه الله على كل أحد؟ وهو في هذا الباب أعظم فرضاً، وأكبر وجوباً.

ثم قال: «شَهَدَةُ اللَّهِ» والشاهد هو المُخْبِر، فإن أخبر بحق فهو شاهد عدل مقبول، وإن أخبر بباطل فهو شاهد زور؛ فأمر تعالى أن تكون شهادة<sup>(٦)</sup> له مع القيام بالقسط، وهذا يتضمن أن تكون الشهادة بالقسط أيضاً<sup>(٧)</sup>، وأن تكون لله لا لغيره.

(١) ط: «بقصد».

(٢) ط: «المعصبية».

(٣) ط: «رسوله».

(٤) ط، ق: «عياراً».

(٥) ط: «بمجرد».

(٦) ط: «يكون شهيداً».

(٧) «أيضاً» ساقطة من ط

وقال في الآية الأخرى: «كُونُوا فَوْمِينَ لِلَّهِ شَهَادَةً بِالْقِسْطِ»<sup>(١)</sup>.

[فتضمنت الآيات أموراً أربعة:

أحداها: القيام بالقسط]<sup>(٢)</sup>.

والثاني: أن يكون الله.

والثالث: الشهادة بالقسط.

والرابع: أن تكون الله.

واختصت آية النساء بالقيام<sup>(٣)</sup> بالقسط والشهادة لله، وآية المائدة بالقيام لله والشهادة بالقسط، لسرّ عجيب من أسرار القرآن ليس هذا موضع ذكره.

ثم قال تعالى: «وَلَوْ عَلِمَ أَنفُسُكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبَيْنِ»، فأمر سبحانه بـأن<sup>(٤)</sup> يقام بالقسط، ويشهد به على كل أحد، ولو كان أحب الناس إلى العبد، فيقوم به<sup>(٥)</sup> على نفسه، ووالديه اللذين هما أصله، وأقربيه<sup>(٦)</sup> الذين هم أخصّ به وألصق<sup>(٧)</sup> من سائر الناس،

---

(١) سورة المائدة: ٨.

(٢) سقطت من الأصل.

(٣) «بالقيام» ساقط من ط.

(٤) ط: «أن».

(٥) ط: «بالقسط».

(٦) ط: «أقاربه».

(٧) ط: «الصديق» تحريف.

فَإِنَّ مَا فِي الْعَبْدِ مِنْ مُحِبَّتِهِ<sup>(١)</sup> لِنَفْسِهِ وَلِوَالِدِيهِ وَأَقْرَبِيهِ يَمْنَعُهُ مِنِ الْقِيَامِ عَلَيْهِمْ بِالْحَقِّ، [وَلَا سِيمَا إِذَا كَانَ الْحَقُّ]<sup>(٢)</sup> لِمَنْ يَغْضُبُهُ وَيَعَادِيهِ قَبْلَهُمْ؛ فَإِنَّهُ لَا يَقُولُ بِهِ فِي هَذِهِ<sup>(٣)</sup> الْحَالِ إِلَّا مِنْ كَانَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ [كُلِّ]<sup>(٤)</sup> مَا سَواهُمَا.

وَهَذَا يَمْتَحِنُ بِهِ الْعَبْدُ إِيمَانَهُ؛ فَيُعْرَفُ مِنْزَلَةُ الْإِيمَانِ مِنْ قَلْبِهِ وَمَحَلَّهُ مِنْهُ، وَعَكَسَ هَذَا عَدْلُ الْعَبْدِ فِي أَعْدَائِهِ وَمَنْ يَشْتُوْهُ<sup>(٥)</sup>، وَإِنَّهُ لَا يَنْبَغِي لَهُ<sup>(٦)</sup> أَنْ يَحْمِلَهُ بَغْضُهُ لَهُمْ عَلَى<sup>(٧)</sup> أَنْ يَجْنَفَ<sup>(٨)</sup> عَلَيْهِمْ، كَمَا لَا يَنْبَغِي أَنْ يَحْمِلَهُ حُبُّهُ لِنَفْسِهِ وَلِوَالِدِيهِ وَأَقْرَابِهِ عَلَى أَنْ يَتَرَكَ الْقِيَامَ عَلَيْهِمْ بِالْقَسْطِ، فَلَا يُدْخِلُهُ ذَلِكُ الْبَغْضُ فِي بَاطِلٍ، وَلَا يَقْصُرُ بِهِ هَذَا الْحَبْتُ عَنِ الْحَقِّ. كَمَا قَالَ بَعْضُ السَّلْفِ<sup>(٩)</sup> : «الْعَادِلُ هُوَ الَّذِي إِذَا غَضِبَ لَمْ يُدْخِلْهُ غَضِبَهُ فِي بَاطِلٍ، وَإِذَا رَضِيَ لَمْ يُخْرِجْهُ رِضَاهُ عَنِ الْحَقِّ».

(١) ط: «محبته».

(٢) ساقطة من الأصل.

(٣) ط: «هذا».

(٤) من ط، ق.

(٥) ط: «يُجْفِوهُ». ق: «يُسَوِّعَهُ».

(٦) «لَهُ» ساقطة من ط.

(٧) «عَلَى» ساقطة من ط.

(٨) ط: «يُحِيفَ».

(٩) رُوِيَّ نَحْوَهُ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ كَعْبٍ، كَمَا فِي «إِحْيَا عِلُومِ الدِّينِ» (٣/١٧٦). وَأَخْرَجَ الطَّبَرَانِيُّ فِي «الصَّغِيرِ» (ص ١١٤) عَنْ أَنْسٍ مَرْفُوعًا نَحْوَهُ، قَالَ الْهَيْشَمِيُّ فِي «المَجْمُعِ» (١/٥٩): فِيهِ بَشْرٌ بْنُ الْحَسِينِ وَهُوَ كَذَابٌ.

فاشتملت الآياتان على هذين الحُكْمِين وهمما القيام بالقسط والشهادة به على الأولياء والأعداء.

ثم قال تعالى: ﴿إِن يَكُنْ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَاللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا﴾؛ أي: إن يكن المشهود عليه غنياً ترجون وتأملون عَوْدَ مِنْفَعَةِ غِنَاهُ عليكم فلا تقومون عليه، أو فقيراً فلا ترجونه ولا تخافونه، فاللهُ أولى<sup>(١)</sup> بهما منكم، هو ربهما ومولاهما، وهم عباداه<sup>(٢)</sup> كما أنكم عبيده، فلا تُحَابُوا غنياً لغناه، ولا تَطْمَعُوا في<sup>(٣)</sup> فقير لفقره؛ فإن اللهُ أولى بهما منكم.

وقد يقال: فيه<sup>(٤)</sup> معنى آخر أحسن من هذا، وهو أنهم ربما خافوا من القيام بالقسط وأداء الشهادة على الغني والفقير؛ أما الغنيُ فخوفاً على ماله، وأما الفقير فلإعدامه، وأنه لا شيء له؛ فتساهل النفوس في القيام عليه بالحق، فقيل لهم: اللهُ أولى بالغني والفقير منكم، أعلمُ بهذا، وأرحمُ بهذا؛ فلا تتركوا أداء الحق والشهادة على غنيٍ ولا فقير.

ثم قال تعالى: ﴿فَلَا تَتَسْعَوا الْهُوَى أَنْ تَعْدِلُوا﴾ نهاهم عن اتباع الهوى الحامل على ترك العدل.

(١) «أي إن يكن... بهما» ساقطة من ط، ق.

(٢) ط: «عبيده».

(٣) «تطمعوا في» ساقطة من ط.

(٤) ق: «في هذا».

وقوله: «أَن تَعْدِلُوا» منصوب الموضع على أنه<sup>(١)</sup> مفعول للأجلة وتقديره عند البصريين: كراهيّة أن تعدلوا، أو حذار أن تعدلوا؛ فيكون اتّباعكم الهوى كراهيّة العدل وفراراً منه. وعلى قول الكوفيين التقدير: أن لا تَعْدِلُوا.

وقول البصريين أحسن وأظهر<sup>(٢)</sup>.

ثم قال تعالى: «وَإِن تَلُوْا أَوْ تُعَرِّضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ حَسِيرًا» ذكر سبحانه السَّبَبِينِ الموجبينِ لكتمانِ الحقِّ محدّراً منهُما، متوعداً عليهِما: أحدهما: اللَّيْ.

والآخر: الإعراض.

فإنَّ الحقَّ إذا ظَهَرَتْ حُجَّتُهُ، ولم يجدَ مَن يَرُؤُمُ دفعَها طریقاً إلى دفعها، أعرضَ عنها وأمسكَ عن ذكرها، فكان شيطاناً آخرس، ونارةً يَلْوِيْها أو يُحرِّفُها.

واللَّيْ مثلُ الْفَتْلُ، وهو التحريف. وهو نوعان: لَيْ في اللَّفْظِ، ولَيْ في الْمَعْنَى.

فاللَّيْ في اللَّفْظِ: أن يلفظ بها على وجهٍ لا يستلزمُ الْحَقَّ؛ إما بزيادة لفظة، أو نقصانها، أو إبدالها بغيرها، أو لَيْ<sup>(٣)</sup> في كيفية

(١) ط: «لأنه».

(٢) انظر معاني القرآن للنحاس (٢/٢١٣) وزاد المسير (٢/٢٢٢) والبحر المحيط (٣/٣٧٠-٣٧١).

(٣) ط: «ولي». ق: « وإنما».

أدائها، وإيهام السامع لفظاً ومراده<sup>(١)</sup> غيره؛ كما كان اليهود يلُّونَ أستئتم بالسلام على رسول الله ﷺ<sup>(٢)</sup>. فهذا أحد نوعي اللي.

والنوع الثاني منه: ليُ المعنى، وهو تحريفه، وتأويل اللفظ على خلاف مراد المتكلم به<sup>(٣)</sup>، وتحمّله<sup>(٤)</sup> ما لم يُرِدْه، أو يُسقط منه بعض ما أراد<sup>(٥)</sup> به، ونحو هذا من ليُ المعاني، فقال تعالى: ﴿وَإِن تَلْوُأَوْ تُعَرِّضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ حَسِيرًا﴾.

ولما كان الشاهد مُطالبًا بأداء الشهادة على وجهها، فلا يكتمنها ولا يُغيّرها، كان الإعراض نظير الكتمان، والليُّ نظير تغييرها وتبدلها. فتأمل<sup>(٦)</sup> ما تحت هذه الآية من كنوز العلم.

ومقصود أن الواجب الذي لا يتم الإيمانُ بل لا يحصلُ مسمى الإيمان إلا به مقابلة النصوص بالتلقي والقبول، والإظهار لها، ودعوة الخلق إليها، لا تقابل بالإعراض<sup>(٧)</sup> تارةً، وبالليُّ أخرى. قال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن

(١) ط: «إرادة».

(٢) كانوا يقولون: «السَّامُ عَلَيْكُمْ» - يقصدون به الموت - كما رواه البخاري (٢٩٣٥)، (٦٠٢٤) وموضع آخر (٢١٦٥) عن عائشة.

(٣) «به» ساقطة من ط، ق.

(٤) ط: «بجهالة» تحريف.

(٥) ط: «بعض المراد».

(٦) ق: «فأشتمل».

(٧) ط: «بالاعتراض».

يَكُونَ لَهُمُ الْخَيْرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴿١﴾؛ فَدَلَّ هَذَا عَلَى أَنَّهُ إِذَا ثَبَتَ اللَّهُ وَلِرَسُولِهِ ﴿٢﴾ فِي كُلِّ مَسَأَلَةٍ مِنَ الْمَسَائِلِ حُكْمٌ طَلْبَيٌّ أَوْ خَبْرَيٌّ، فَإِنَّهُ لَيْسَ لِأَحَدٍ أَنْ يَتَخَيَّرَ لِنَفْسِهِ غَيْرَ ذَلِكَ الْحُكْمِ فَيَذَهِبُ إِلَيْهِ، وَأَنَّ ذَلِكَ لَيْسَ لِمُؤْمِنٍ [وَلَا مُؤْمِنَةً] ﴿٣﴾ أَصْلًا، فَدَلَّ عَلَى أَنَّ ذَلِكَ ﴿٤﴾ مُنَافٍ لِلإِيمَانِ.

وَقَدْ حَكَى الشَّافِعِي رضِيَ اللَّهُ عَنْهُ إِجْمَاعُ الصَّحَابَةِ وَالْتَّابِعِينَ وَمَنْ بَعْدَهُمْ عَلَى أَنَّ مَنْ اسْتَبَانَتْ لَهُ سَيَّرَةُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ لَمْ يَكُنْ لَهُ أَنْ يَدْعَهَا لِقَوْلِ أَحَدٍ ﴿٥﴾.

وَلَا يَسْتَرِيبُ ﴿٦﴾ أَحَدٌ مِنْ أَئمَّةِ الْإِسْلَامِ فِي صَحَّةِ مَا قَالَ ﴿٧﴾ الشَّافِعِي رضِيَ اللَّهُ عَنْهُ. فَإِنَّ الْحَجَّةَ الْوَاجِبَ اتِّبَاعُهَا عَلَى الْخَلْقِ كَافَةً إِنَّمَا هُوَ قَوْلُ الْمَعْصُومِ الَّذِي لَا يُنْطَقُ عَنِ الْهُوَى، وَأَمَّا أَقْوَالُ

(١) سورة الأحزاب: ٣٦.

(٢) ط: «ورسوله».

(٣) زيادة من ط.

(٤) «الْحُكْمُ فَيَذَهِبُ... أَنْ ذَلِكَ» ساقطة من ق.

(٥) ذِكْرُهُ الْمُؤْلَفُ عَنِ الشَّافِعِي فِي «مَدَارِجِ السَّالِكِينَ» (٢/ ٣٣٥) و«إِعْلَامِ الْمَوْقِعِينَ» (٢/ ٢٦٣) وكتاب «الرُّوح» (ص ٣٥٧). وقد قال الشافعي في «الرسالة» (ص ٣٣٠): «إِذَا ثَبَّتَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ الشَّيْءُ فَهُوَ الْلَّازِمُ لِجَمِيعِ مِنْ عَرَفَهُ، لَا يُقَوِّيهِ وَلَا يُوَهِّنُهُ شَيْءٌ غَيْرُهُ، بَلْ الْفَرْضُ الَّذِي عَلَى النَّاسِ اتِّبَاعُهُ، وَلَمْ يَجْعَلْ اللَّهُ لِأَحَدٍ مَعَهُ أَمْرًا يَخَالِفُ أَمْرَهُ».

(٦) ط: «لَمْ يَسْتَرِيبْ».

(٧) ط: «قَالَهُ».

غيره فغايتها أن تكون سائفة الاتباع لا واجبة الاتباع<sup>(١)</sup>، فضلاً عن أن تعارض بها النصوص، وتُقدَّم عليها، عيادةً بالله من الخذلان.

وقال تعالى : « قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلُّوْ فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حِلَّ وَعَلَيْكُمْ مَا حِلَّتُمْ وَإِنْ تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلْغُ الْمُبِينُ »<sup>(٢)</sup> ، فأخبر سبحانه أن الهدایة إنما هي<sup>(٣)</sup> في طاعة الرسول لا في غيرها، فإنه معلق بالشرط؛ فينتفي بانتفاءه، وليس هذا من باب دلالة المفهوم، كما يُعَلَّطُ فيه كثير من الناس، ويظن أنه يحتاج<sup>(٤)</sup> في تقرير الدلالة منه إلى<sup>(٥)</sup> تقرير كون المفهوم حجة، بل هذا من الأحكام التي رُتِبَت<sup>(٦)</sup> على شروط وعُلِّقتْ، فلا وجود لها بدون شروطها، إذ ما عُلِّقَ على الشرط فهو عدم عند عدمه؛ وإلا لم يكن شرطاً له . إذا ثبت هذا فالآلية نصٌّ على انتفاء الهدایة عند عدم طاعته .

وفي إعادة الفعل في قوله : « قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ » دون الاكتفاء بالفعل الأول سرّ لطيف وفائدةً جليلة، سنذكرها عن قُربٍ إن شاء الله تعالى .

وقوله : « فَإِنْ تَوَلُّوْ فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حِلَّ »، الفعل للمخاطبين ،

(١) « لا واجبة الاتباع » سقطت من ط .

(٢) سورة النور : ٥٤ .

(٣) « إنما هي » ساقطة من ط ، ق .

(٤) ط ، ق : « محتاج » .

(٥) ط : « تقريره الدلالة منه لا » .

(٦) ط : « ترتبت » .

وأصله: تتولوا، فحذفت إحدى التاءين تخفيفاً. والمعنى: أنه قد حُمِّلَ أداء الرسالة وتبلغها، وحُمِّلت طاعته والانقياد له والتسليم؛ كما ذكر البخاري في «صحيحه»<sup>(١)</sup> عن الزهري قال: «من الله البيان، وعلى رسوله<sup>(٢)</sup> البلاغ، وعلىنا التسليم».

فإن تركتم أنتم ما حُمِّلْتُموه من الإيمان والطاعة، فعليكم لا عليه؛ فإنه لم يُحَمَّل طاعتكم<sup>(٣)</sup> وإيمانكم، وإنما حُمِّلَ تبلغنكم وأداء الرسالة إليكم. فإن تعطيوه فهو حظكم وسعادتكم وهدايتكم، وإن لم تعطيوه فقد أدى ما حُمِّلَ<sup>(٤)</sup>، وما على الرسول إلا البلاغ المبين، ليس عليه هداكم وتوفيقكم<sup>(٥)</sup>.

وقال تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ أَنْجَحُونَ فَإِن تَنْزَعُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُثُرَ تَرْوِيَةُ أَنْتُمْ بِاللَّهِ وَالرَّسُولِ أَنْتُمْ أَنْجَرُ ذَلِكَ حَيْثُ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا»<sup>(٦)</sup>؛ فأمر سبحانه بطاعته وطاعة رسوله. وافتتح الآية بندائهم<sup>(٧)</sup> باسم الإيمان المُشَعِّر بأن المطلوب منهم من موجبات

(١) تعليقاً في (١٣ / ٥٠٣) وأخرجه ابن أبي عاصم في «الزهد» (٧١) ومحمد بن نصر المرزوقي في «تعظيم قدر الصلاة» (٤٨٧ / ١) وابن حبان في صحيحه (٤١٤ / ١) وأبو نعيم في «الحلية» (٣٦٩ / ٣).

(٢) ط، ق: «الرسول».

(٣) «طاعتكم» و«ساقطة» من ط.

(٤) «فهو حظكم... ما حمل» ساقطة من ط، ق.

(٥) ط: «هداهم وتوفيقهم».

(٦) سورة النساء: ٥٩.

(٧) ط: «بالنداء».

الاسم الذي نُودُوا وَخُوطِبُوا<sup>(١)</sup> به، كما يقال: يا من أَنْعَمَ الله عليه وأغناه من فضله! أَحْسِنْ كما أَحْسَنَ الله إليك. ويا أيها العالم علّم الناس ما ينفعهم. ويا أيها الحاكم احْكُم بالحق، ونظائره.

ولهذا كثيراً ما يقع الخطاب في القرآن بالشائع بقوله:  
 ﴿يَتَائِبُهَا الَّذِينَ آمَنُوا﴾<sup>(٢)</sup>:

﴿يَتَائِبُهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتبَ عَلَيْهِمُ الصِّيَامُ﴾<sup>(٣)</sup>.

﴿يَتَائِبُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ﴾<sup>(٤)</sup>.

﴿يَتَائِبُهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعَهْدِ أَحِلَّتْ لَكُمْ﴾<sup>(٥)</sup>، ونظائره<sup>(٦)</sup>.

ففي ذلك<sup>(٧)</sup> إشارة إلى أنكم إن كتم مؤمنين؛ فالإيمان يقتضي منكم كذا وكذا، فإنه من موجبات الإيمان وتمامه.

ثم قال: ﴿أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ﴾؛ ففرق بين طاعته وطاعة رسوله في الفعل، ولم يُسلط الفعل الأول عليها، وقال: ﴿وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكَ الَّذِينَ يُنَذِّرُونَ﴾<sup>(٨)</sup>، فقرنَ بين طاعة الرسول<sup>(٩)</sup> وطاعة أولي

(١) ط: «نودوا به وخطبوا».

(٢) بقوله يا أيها الذين آمنوا» ساقطة من ط.

(٣) سورة البقرة: ١٨٣.

(٤) سورة الجمعة: ٩.

(٥) سورة المائدة: ١.

(٦) «ونظائره» ساقطة من ط.

(٧) ط: «هذا».

(٨) «فرق... وأطيعوا الرسول» ساقطة من ط، ق.

(٩) ط: «طاعة الله والرسول» خطأ.

الأمر، وسلط عليهم عاملًا واحدًا. وقد كان ربّما يسبق إلى الوهم أن الأمر يقتضي عكس هذا؛ فإنه من يطع الرسول فقد أطاع الله، ولكن الواقع في الآية هو المناسب. وتحته سُرُّ لطيف؛ وهو دلالته على أن ما يأمر به رسوله تَجْبُ طاعته فيه، وإن لم يكن مأمورًا به بعينه في القرآن، فتَجْبُ طاعةُ الرسول مفردةً ومقرونةً. فلا يتوهمُ مُتَوَهِّمٌ أن ما يأمر به الرسول إن لم يكن في القرآن<sup>(١)</sup>، وإن فلا تجب طاعته فيه؛ كما قال النبي ﷺ: «يُوشِكُ رجلٌ شَبَاعٌ مُتَكَبِّرٌ على أريكتِه يأتِيه الْأَمْرُ منْ أَمْرِي؛ فَيَقُولُ: بَيْنَا وَبَيْنَكُمْ كِتَابُ اللَّهِ، مَا وَجَدْنَا فِيهِ مِنْ شَيْءٍ اتَّبَعْنَا، أَلَا وَإِنِّي أُوتِيتُ الْكِتَابَ وَمِثْلُه مَعِهِ»<sup>(٢)</sup>.

وأما أولو الأمر فلا تجب طاعةُ أحدهم إلا إذا اندرجت تحت طاعة الرسول، لا طاعة مفردة مستقلة؛ كما صح عن النبي ﷺ أنه قال: «عَلَى الْمَرءِ السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ [فيما أَحَبَّ وَكَرِهٌ] مَا لَمْ يُؤْمِنْ بِمُعْصِيَةِ اللَّهِ، فَإِنَّ أَمِرَّ بِمُعْصِيَةِ اللَّهِ، فَلَا سَمْعٌ وَلَا طَاعَةً»<sup>(٣)</sup>.

(١) «طاعة الرسول... القرآن» ساقطة من ق.

(٢) أخرجه أحمد (٤/١٢٢) والدارمي (٥٩٢) والترمذى (٢٦٦٤) وحسنه، وأبن ماجه (١٢) من طريق معاوية بن صالح عن الحسن بن جابر عن المقدام بن معدى كرب. وأخرجه أحمد (٤/١٣٠) وأبو داود (٤٦٠٤) من طريق حريز ابن عثمان عن عبد الرحمن بن أبي عوف عن المقدام. وصححه الألباني في تعليقه على «المشككة» (١٦٣).

(٣) من ط، وكذا الرواية.

(٤) ط: «فإذا». ووردت الرواية بالوجهين.

(٥) أخرجه البخاري (٧١٤٤) ومسلم (١٨٣٩) من حديث عبدالله بن عمر.

فتأمل كيف اقتضت إعادة هذا المعنى قوله تعالى: ﴿فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَإِلَيْهِ الرَّسُولِ﴾، ولم يقل: وإلى الرسول؛ فإن الرد إلى القرآن رد إلى الله والرسول، والرد إلى السنة رد إلى الله والرسول<sup>(١)</sup>، فما يحكم<sup>(٢)</sup> به الله هو بعينه حكم رسوله، وما يحكم به الرسول هو بعينه حكم الله.

فإذا رددتم إلى الله ما تنازعتم فيه، يعني إلى<sup>(٣)</sup> كتابه؛ فقد رددتموه إلى الله و<sup>(٤)</sup> رسوله وكذلك إذا رددتموه إلى رسوله؛ فقد رددتموه إلى الله والرسول<sup>(٥)</sup>، وهذا من أسرار القرآن.

وقد اختلفت الرواية عن الإمام أحمد في أولي الأمر، فعن<sup>(٦)</sup> فيهم روایتان:

إحداهما: أنهم العلماء.

والثانية: أنهم الأمراء<sup>(٧)</sup>.

(١) «والرد إلى السنة... الرسول» ساقطة من ط، ق.

(٢) ط: «حكم».

(٣) «إلى» ساقطة من ط.

(٤) «الله و» ساقطة من ط.

(٥) «والرسول» ساقطة من ط.

(٦) ط: «وعنه».

(٧) قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (١٨ / ١٥٨): «نص الإمام أحمد وغيره على دخول الصنفين في هذه الآية، إذ كلّ منهما تجب طاعته فيما يقوم به من طاعة الله، وكان نواب رسول الله ﷺ في حياته... يجمعون الصنفين، وكذلك خلفاؤه من بعده».

والقولان ثابتان عن الصحابة في تفسير الآية<sup>(١)</sup>. والصحيح: أنها متناولة للصنفين جميعاً؛ فإن العلماء والأمراء هم<sup>(٢)</sup> ولاة الأمر الذي بعث الله به رسوله.

فالعلماء<sup>(٣)</sup> ولاة حفظاً، وبياناً، وبلاغاً<sup>(٤)</sup>، وذئباً عنه، ورداً على من ألحَّ فيه وزاغَ عنه، وقد وَكَلُّهم الله بذلك، فقال تعالى: «إِنَّ يَكْفُرُ بِهَا هُوَ لَأَءَ فَقَدْ وَكَلَّنَا إِلَيْهَا قَوْمًا لَيَسُوا بِهَا يَكْتَفِيرِينَ»<sup>(٥)</sup>. فيما لها من وكالة أو جب طاعتهم والانتهاء إلى أمرهم، وكون الناس تبعاً لهم. والأمراء ولاة قياماً، ورعايا<sup>(٦)</sup>، وجهاداً، وإلزاماً للناس به، وأخذهم على يد من خرج عنه.

وهذان الصنفان هم الناس، وسائر النوع الإنساني تبع لهم ورعايتهم. ثم قال تعالى: «إِنَّ لَنْزَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرْدُوْهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تَؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ».

وهذا دليل قاطع على أنه يجب رد موارد النزاع في كل ما تنازع فيه

(١) انظر تفسير الطبرى (٥/٩٣ - ٩٥) والمدخل للبيهقي (٢١٢ - ٢١٤) وزاد المسير (٢/١١٧، ١١٦) وتفسير القرطبي (٥/٢٥٩، ٢٥٩) وتفسير ابن كثير (١/٥٣٠) وفتح الباري (٨/٢٥٤) والدر المنشور (٢/٥٧٣ - ٥٧٦).

(٢) «هم» ساقطة من ط.

(٣) ط: «فإن العلماء».

(٤) «وبلغوا» ساقطة من ط.

(٥) سورة الأنعام: ٨٩.

(٦) ط: «عنابة».

الناس من الدين كله إلى الله ورسوله، لا إلى أحد غير الله ورسوله، فمن أحوال الرد على<sup>(١)</sup> غيرهما فقد ضاد أمراً لله، ومن دعا عند النزاع إلى تحكيم<sup>(٢)</sup> غير الله ورسوله فقد دعا بدعوى الجاهلية. فلا يدخل العبد في الإيمان حتى يردد كل ما تنازع فيه المتنازعون إلى الله ورسوله؛ ولهذا قال تعالى: «إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَأَلِيَّوْهُ أَخْرَى»، وهذا مما ذكرناه آنفًا أنه شرط ينتفي المشروط باتفاقه، فدل على أن من حكم غير الله ورسوله في موارد النزاع كان خارجاً عن<sup>(٣)</sup> مقتضى الإيمان بالله واليوم الآخر. وحسبك بهذه الآية القاصمة العاصمة بياناً وشفاءً، فإنها قاصمة لظهور المخالفين لها، عاصمة للمتمسكين بها الممثلين لما أمرت به؛ «لِيَهُلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بِيَنَةٍ وَيَحْيَى مَنْ حَيَ عَنْ بِيَنَةٍ وَإِنَّ اللَّهَ لَسَمِيعٌ عَلَيْهِ»<sup>(٤)</sup>.

وقد اتفق السلف والخلف على أن الرد إلى الله هو الرد إلى<sup>(٥)</sup> كتابه، والرد إلى رسوله<sup>(٦)</sup> هو الرد إليه في حياته، والرد إلى سنته بعد وفاته<sup>(٧)</sup>.

(١) في الأصل: «أحوال في الرد إلى».

(٢) ط: «حكم».

(٣) ط: «من».

(٤) سورة الأنفال: ٤٢.

(٥) «إلى» ساقطة من ط.

(٦) ط: «الرسول».

(٧) انظر: تفسير الطبرى (٥/٩٥، ٩٦) وجامع بيان العلم وفضله (١/٧٦٥، ٧٦٦، ٧٦٧، ٩١٠، ١١٧٧، ١١٨٩) والفقىه والمتفقه (١/١٤٤) وتفسير =

ثم قال تعالى: ﴿ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا﴾؛ أي هذا الذي أمرتكم به من طاعتي وطاعة رسولي وأولي<sup>(١)</sup> الأمر، ورد ما تنازعتم فيه إلى رسولي، خير لكم في معاشكم ومعادكم، وهو سعادتكم في الدارين، فهو خير لكم وأحسن عاقبة.

فدللً هذا على أن طاعة الله ورسوله، وتحكيم الله ورسوله، هو سبب السعادة عاجلاً وآجلاً.

ومن تدبّر العالم والشّرور الواقعه فيه علم أن كل شر في العالم فسيبه<sup>(٢)</sup> مخالفة الرسول والخروج عن طاعته، وكل خير في العالم فإنما هو<sup>(٣)</sup> بسبب طاعة الرسول، وكذلك شرور الآخرة والامها وعذابها إنما هي<sup>(٤)</sup> موجبات مخالفة الرسول ومقتضياتها، فعاد شر الدنيا والآخرة إلى مخالفة الرسول وما يترب عليه، فلو أن الناس أطاعوا الرسول حق طاعته لم يكن في الأرض شرّ قط.

وهذا كما أنه معلوم في الشّرور العامة والمصائب الواقعه في الأرض؛ وكذلك هو في الشّر والألم والغم الذي يصيب العبد في نفسه، فإنما هو بسبب مخالفة الرسول، وإلا فطاعته<sup>(٥)</sup> هي الحصن

= القرطيسي (٥/٢٦١) والدر المثبور (٢/٥٧٩).

(١) ط: «أولياء».

(٢) ط: «سببيه».

(٣) ط: «فانه».

(٤) ط، ق: «هو».

(٥) ط: «ولأن طاعته». ق: «وإلا فإن طاعته».

الذي من دخله فهو<sup>(١)</sup> من الآمنين، والكهف الذي [من]<sup>(٢)</sup> لجأ إليه فهو<sup>(٣)</sup> من الناجين.

فَعُلِمَ أَنْ شَرُورَ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ إِنَّمَا هِيَ<sup>(٤)</sup> الْجُهْلُ بِمَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالْخُرُوجُ عَنْهُ، وَهَذَا بَرْهَانٌ قَاطِعٌ عَلَى أَنَّهُ<sup>(٥)</sup> لَا نَجَاهَةَ لِلْعَبْدِ وَلَا سَعَادَةَ إِلَّا بِاجْتِهَادِهِ<sup>(٦)</sup> فِي مَعْرِفَةِ مَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلِمًا، وَالْقِيَامُ بِهِ عَمَلاً.

وَكَمَالُ هَذِهِ السَّعَادَةِ بِأَمْرِيْنِ آخَرِيْنِ:

أَحَدُهُمَا: دُعْوَةُ الْخَلْقِ إِلَيْهِ.

وَالثَّانِي: صَبْرَهُ وَجَهَادُهُ<sup>(٧)</sup> عَلَى تِلْكَ الدَّعْوَةِ.

فَانْحَصَرَ الْكَمَالُ الْإِنْسَانِيُّ فِي<sup>(٨)</sup> هَذِهِ الْمَرَاتِبِ الْأَرْبَعَةِ:

إِحْدَاهَا: الْعِلْمُ بِمَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ.

الثَّانِيَةُ: الْعَمَلُ بِهِ.

---

(١) ط، ق: «كان».

(٢) من ط، ق.

(٣) ط، ق: «كان».

(٤) ط: «هو».

(٥) ط، ق: «أن».

(٦) ط، ق: «بالاجتهاد».

(٧) ط، ق: «اجتهاده».

(٨) ط: «على».

الثالثة: بِئْثَة<sup>(١)</sup> فِي النَّاسِ، وَدُعُوتَهُم إِلَيْهِ.  
 الرابعة: صَبْرَهُ وَجَهَادُهُ<sup>(٢)</sup> فِي أَدَائِهِ وَتَنْفِيذِهِ.  
 ومن تَطَّلَّعَ<sup>(٣)</sup> هِمَّتُهُ إِلَى مَعْرِفَةِ مَا كَانَ عَلَيْهِ الصَّحَابَةُ وَأَرَادَ  
 اتِّبَاعَهُمْ؛ فَهَذِهِ طَرِيقُهُمْ حَقًّا.

فَإِنْ شِئْتَ وَصَلَّى الْقَوْمُ فَاسْكُنْ طَرِيقَهُمْ<sup>(٤)</sup> فَقَدْ وَضَحَّتْ لِلسَّالِكِينَ عِيَانًا  
 وَقَالَ تَعَالَى لِرَسُولِهِ ﷺ: «قُلْ إِنْ ضَلَّلْتُ فَإِنَّمَا أَضَلُّ عَلَى نَفْسِي وَإِنْ  
 أَهْتَدَيْتُ فِيمَا يُوحَى إِلَيَّ رَقِّتْ إِنَّمَا سَمِيعٌ قَرِيبٌ»<sup>(٥)</sup>.

فَهَذَا نَصْ صَرِيحٌ فِي أَنْ هُدِيَ الرَّسُولُ ﷺ إِنَّمَا حَصَلَ<sup>(٦)</sup> بِالْوَحْيِ،  
 فِيَا عَجَّابًا كَيْفَ يَحْصُلُ الْهُدَى لِغَيْرِهِ مِنَ الْآرَاءِ وَالْعُقُولِ الْمُخْتَلِفَةِ  
 وَالْأَقْوَالِ الْمُضْطَرِبَةِ؟ وَلَكِنْ «مَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمَهْتَدِ وَمَنْ يُضْلِلْ فَلَنْ  
 يَحْدَدَ لَهُ وَلَيَأْمُرَ شَدَّاً»<sup>(٧)</sup>.

فَأَيُّ ضَلَالٍ أَعْظَمُ مِنْ ضَلَالِ مَنْ يَزْعُمُ<sup>(٨)</sup> أَنَّ الْهُدَايَا لَا تَحْصُلُ  
 بِالْوَحْيِ، ثُمَّ يَحْبِلُ فِيهَا عَلَى عَقْلِ فَلَانٍ وَرَأْيِ فَلَتَانٍ<sup>(٩)</sup>؟ وَقَوْلُ زَيْدٍ وَعَمْرُو؟

(١) ط، ق: «نشره».

(٢) ق: «اجتهاده».

(٣) ط: «طَلَعَتْ».

(٤) ط: «سَبِيلَهُمْ».

(٥) سورة سباء: ٥٠.

(٦) ط: «يَحْصُلُ».

(٧) سورة الكهف: ١٧.

(٨) ط: «زَعْمٌ».

(٩) الفلتان من الرجال: الصلب الجريء الحديد الفؤاد. وهو هنا بمعنى فلان.

فِلْقَد<sup>(١)</sup> عَظُمْتُ نِعْمَةُ اللَّهِ عَلَى عَبْدِهِ عَافَاهُ مِنْ هَذِهِ الْبَلِيَّةِ الْعَظِيمِ  
وَالْمُصِيبَةِ الْكَبِيرِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

وَقَالَ تَعَالَى : «الْمَسَّ كَتَبَ أُنْزَلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِّنْهُ  
لِتُنْذِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ أَتَبِعُوا مَا أُنْزَلَ إِلَيْكُمْ مِّنْ رَّبِّكُمْ وَلَا تَتَبَعُوا مِنْ دُونِهِ  
أُولَئِكَ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ»<sup>(٢)</sup> ؛ فَأَمْرٌ سُبْحَانَهُ بِاتِّباعِ مَا أُنْزَلَ عَلَى  
رَسُولِهِ، وَنَهْيٌ عَنِ اتِّباعِ غَيْرِهِ، فَمَا هُوَ إِلَّا اتِّباعُ الْمُنْزَلِ أَوْ اتِّباعُ  
أُولَيَاءِ مِنْ دُونِهِ، فَإِنَّهُ لَمْ يَجْعَلْ بَيْنَهُمَا وَاسْطَةً، فَكُلُّ مَنْ لَمْ<sup>(٣)</sup> يَتَّبِعْ  
الْوَحْيَ فَإِنَّمَا اتَّبَعَ<sup>(٤)</sup> الْبَاطِلَ وَاتَّبَعَ أُولَيَاءَ مِنْ دُونِ اللَّهِ، وَهَذَا بِحَمْدِ  
اللَّهِ ظَاهِرٌ لَا خَفَاءَ بِهِ.

وَقَالَ تَعَالَى : «وَيَوْمَ يَعْصُمُ الظَّالِمُونَ عَلَى يَدَيْهِ يَكُفُّولُ يَنْتَشِرُ الْخَدْثُ مَعَ  
الرَّسُولِ سَيِّلًا يَنْوِي لَكُمْ لَيْتَنِي لَمْ أَتَخْذُ فُلَانًا خَلِيلًا لَقَدْ أَضَلَّنِي عَنِ الدِّرْكِ  
بَعْدَ إِذْ جَاءَنِي وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِلْإِنْسَنِ خَذُولًا»<sup>(٥)</sup> .

فَكُلُّ مَنْ اتَّخَذَ خَلِيلًا<sup>(٦)</sup> غَيْرَ الرَّسُولِ، يَتَرَكُ لِأَقْوَالِهِ وَآرَائِهِ مَا  
جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ؛ فَإِنَّهُ قَائِلٌ هَذِهِ الْمَقَالَةَ لَا مَحَالَةً. وَلِهَذَا سُبْحَانَهُ

(١) ط: «ولقد».

(٢) سورة الأعراف: ١ - ٣.

(٣) ط: «لا».

(٤) ط: «يتبع».

(٥) سورة الفرقان: ٢٧ - ٢٩.

(٦) «خليلًا» ساقط من ط.

لم يعِين<sup>(١)</sup> هذا الخليل، وكُنَى عنه باسم فلان، إذ لكلّ متبع  
أولياء<sup>(٢)</sup> من دون الله فلانٌ وفلانٌ.

فهذا حال هذين الخلilين المتخاللين على خلاف طاعة  
الرسول، وما ل تلك الخللة إلى العداوة واللعنـة؛ كما قال تعالى:  
﴿الْأَخْلَاءُ يَوْمَئِنُ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌ إِلَّا الْمُتَّقِينَ﴾<sup>(٣)</sup>.

وقد ذكر تعالى حال هؤلاء الأتباع وحال من اتبعوهم<sup>(٤)</sup> في  
غير موضع من كتابه؛ كقوله تعالى: ﴿يَوْمَ تُقْلَبُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ يَقُولُونَ يَنَّا لَيْسَنَا أَطَعْنَا اللَّهَ وَأَطَعْنَا الرَّسُولَ﴾<sup>(٥)</sup> ﴿وَقَالُوا رَبَّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبرَاءَنَا فَأَضَلُّونَا السَّبِيلَ﴾<sup>(٦)</sup> ﴿رَبَّنَا إِنَّهُمْ ضَعْفَنِينَ مِنَ الْعَذَابِ وَالْعَنْهُمْ لَعْنَانَا كَيْرًا﴾<sup>(٧)</sup>.

تمنى القوم طاعة الله وطاعة<sup>(٨)</sup> رسوله حين لا ينفعهم ذلك،  
واعتذرـوا بأنـهم أطاعـوا كـبراءـهم ورؤـسـاءـهم، واعـترـفـوا بـأنـهم لا عـذرـ  
لـهمـ فيـ ذـلـكـ، وـأـنـهـمـ أـطـاعـواـ السـادـاتـ وـالـكـبـراءـ وـعـصـواـ الرـسـولـ،  
وـأـلتـ تـلـكـ الطـاعـةـ وـالـموـالـةـ إـلـىـ قولـهـمـ: ﴿رَبَّنَا إِنَّهُمْ ضَعْفَنِينَ مِنَ  
الْعَذَابِ وَالْعَنْهُمْ لَعْنَانَا كَيْرًا﴾<sup>(٩)</sup>. وفي بعض هذا عبرـةـ للـعـاقـلـ وـمـوـعظـةـ  
شـافـيـةـ، وـبـالـلـهـ التـوـفـيقـ.

(١) «إنه سبحانه لم يعيـن» ساقـطةـ من طـ، قـ.

(٢) في الأصل: «وليـاـ».

(٣) سورة الزخرف: ٦٧.

(٤) طـ: «بعـوهـمـ».

(٥) سورة الأحزاب: ٦٦ - ٦٨.

(٦) «طـاعـةـ» ساقـطةـ من طـ.

وقال تعالى : « فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ أَفْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَبَ بِتَائِيْتِهِ أَوْ لَهُكَيْتَهُمْ بِنَاهْلَمْ نَصِيبِهِمْ مِنَ الْكِتَابِ حَقًّا إِذَا جَاءَهُمْ رَسُلًا يَنْوَهُمْ فَالْأُولَاءِ أَئِنَّمَا كُنْتُمْ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالُوا ضَلَّوْنَا عَنَّا وَشَهِدُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُوا كُفَّارِينَ ﴿١٧﴾ قَالَ أَدْخُلُوهُمْ فِي أَمْرِيْ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ فِي النَّارِ كُلُّمَا دَخَلَتْ أُمَّةٌ لَعْنَتْ أَخْنَهَا حَقًّا إِذَا أَذَارَكُوْا فِيهَا جَيْعَانًا قَالَتْ أَخْرَيْهُمْ لَا أُولَاهُمْ رَبُّنَا هَؤُلَاءِ أَضْلَلُونَا فَعَاهُمْ عَذَابًا ضَعْفًا مِنَ النَّارِ قَالَ لِكُلِّيْ ضَعْفٌ وَلِكُلِّيْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿١٨﴾ وَقَالَتْ أُولَاهُمْ لَأَخْرَهُمْ فَمَا كَانَ لَكُمْ عَلَيْنَا مِنْ فَضْلٍ فَذُوْفُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ ﴿١٩﴾ » .

فليتدبر العاقل هذه الآيات وما اشتغلت عليه من العبر.

قوله تعالى : « أَفْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَبَ بِتَائِيْتِهِ أَوْ لَهُكَيْتَهُمْ » ذكر الصنفين المبطلين :

أحدهما : مُنشِيء الباطل والفرية ، وواضعها ، وداعي الناس إليها .

والثاني : المكذب <sup>(٢)</sup> بالحق .

فال الأول كفره بالافتراء وإنشاء الباطل ، والثاني كفره بجحود الحق . وهذا النوعان يعرضان لكل مُبِطِل ؛ فإن انصاف إلى ذلك دعوته إلى باطله ، وصدق الناس عن الحق ، استحق تضييف العذاب ؛ لتضاعف كفره <sup>(٣)</sup> وشرره ؛ ولهذا قال تعالى : « الَّذِينَ

(١) سورة الأعراف : ٣٧ - ٣٩ .

(٢) ط : « مكذب » .

(٣) ط : « لکفره » .

كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ زِدْتُهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُوا يُفْسِدُونَ <sup>(١)</sup>، فلما كفروا وصدوا عباده عن سبيله عذابهم عذابين: عذاباً بکفرهم، وعداباً بصدّهم عن سبيله.

وحيث يذكر الكفر المجرد لا يعدد العذاب؛ كقوله:

﴿وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ <sup>(٢)</sup>.

وقوله تعالى: «أُولَئِكَ يَسَّاهُمْ نَصِيبُهُم مِّنَ الْكِتَابِ» يعني: ينالهم ما كتب لهم في الدنيا من الحياة والرزق وغير ذلك.

«حَتَّى إِذَا جَاءَهُمْ رُسُلُنَا يَتَوَفَّهُمْ قَالُوا أَيْنَ مَا كُشِّرَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ»؛ أين من كنتم تُوالون فيه وتعادون فيه، وترجونه وتحافونه من دون الله؟ <sup>(٣)</sup> «قَالُوا ضَلُّوا عَنَّا». زالوا وفارقوا، وبطلت تلك الدعوة.

«وَشَهَدُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَتَتْهُمْ كَانُوا كُفَّارِينَ <sup>٤٧</sup> قَالَ آدْخُلُوهُ فِي أَمْرِيْ قَدْ خَلَّتْ مِنْ قَبْلِكُمْ مِّنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ فِي النَّارِ»، ادخلوا في جملة هذه الأمم.

«كُلَّمَا دَخَلْتَ أُمَّةً لَعَنَتْ أَخْنَاصًا حَتَّى إِذَا آدَارَكُوْنَا فِيهَا جَيْعاً قَالَتْ أُخْرَاهُمْ لِأُولَئِنَّهُمْ» كل أمّة متاخرة ضللت بأسلافها <sup>(٤)</sup>.

«رَبَّنَا هَتُّلَّا أَضَلُّونَا فَثَاتِهِمْ عَذَابًا ضَعِيفًا مِّنَ النَّارِ» ضاعف عليهم

(١) سورة النحل: ٨٨.

(٢) سورة البقرة: ١٠٤، سورة المجادلة: ٤.

(٣) «أين... دون الله» ساقطة من ط.

(٤) ط: «متاخرة لأسلافها».

العذاب<sup>(١)</sup> بما أضلُّونا وصَدُّونا عن طاعة رُسُلِك .  
 »قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : «لِكُلِّ ضَعْفٍ» من الاتباع والمتبوعين  
 بحسب ضلاله وكفره .

«وَلَكِن لَا نَعْلَمُونَ<sup>(٢)</sup>» لا تعلم كل طائفة بما في أختها من  
 العذاب المضاعف .

«وَقَالَتْ أُولَئِنَّهُمْ لِأَخْرَجَهُمْ فَمَا كَانَ لَكُمْ عَلَيْنَا مِنْ فَضْلٍ<sup>(٣)</sup>» ؛ فإنكم  
 جئتم بعدهنا فأرسلت فيكم الرسل ، وبينوا لكم الحق ، وحدّرُوكُم من  
 ضلالنا ، ونهَوْكُم عن اتباعنا وتقليدنا ؛ فأبيتم إلا اتباعنا وتقليدنا ،  
 وترَكَ الحق الذي أتتكم به الرسل ، فأيُّ فضلٍ كان لكم علينا ، وقد  
 ضللتم كما ضللنا ، وتركتم الحق كما تركناه ؛ فضللتُم أنتم بنا كما  
 ضللنا نحن بقوم آخرين ، فأي فضل لكم علينا؟<sup>(٤)</sup> «فَذُوقُوا العَذَابَ  
 يَمَّا كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ<sup>(٥)</sup>» .

فللَّهِ ما أشفاها من موعظة ، وما أبلغها من نصيحة ، لو صادفتْ  
 من القلوب حيَاةً ، فإن هذه الآيات<sup>(٦)</sup> وأمثالها مما تُذَكَّر<sup>(٧)</sup> قلوبَ  
 السائرين إلى الله ، وأما أهل البطالة الشكلاة<sup>(٨)</sup> فليس عندهم من ذلك  
 خبر<sup>(٩)</sup> .

(١) ط : «ضاغعه عليهم» .

(٢) «وقد ضللتم ... لكم علينا» ساقطة من ق .

(٣) ط : «الأية» .

(٤) ط : «يذكر» .

(٥) «الشكلاة» ساقطة من ط . ولعل معناها : البطالة الهالكة .

(٦) في الأصل : «خير» .

## فصل

فهذا حكم الأتباع والمتبوعين المشتركين في الضلالة، وأما الأتباع المخالفون لمتبوعيهم، العادلون عن طريقتهم، الذين يزعمون أنهم تبع لهم<sup>(١)</sup>، وليسوا متبوعين لطريقتهم، فهم المذكورون في قوله تعالى: «إِذْ تَبَرَّا الَّذِينَ أَتَيْعُوا مِنَ الظِّرْبِ أَتَبَعُوا وَرَأَوْا الْكِتَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ ۖ وَقَالَ الَّذِينَ أَتَبَعُوا لَوْ أَنَّ لَنَا كُرَّةً فَنَتَبَرَّ مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّهُوا وَمَا كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللَّهُ أَعْمَلَهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُمْ بِخَرَجِينَ مِنَ الظَّارِفِ»<sup>(٢)</sup>.

فهو لاء المتبوعون كانوا على الهدى<sup>(٣)</sup>، وأتباعهم ادعوا أنهم على طريقتهم ومنها جهم، وهم مخالفون لهم سالكون غير طريقهم<sup>(٤)</sup>، يزعمون أنهم يحبونهم، وأن محبتهم لهم تنفعهم مع مخالفتهم لهم<sup>(٥)</sup>، فيتبررون منهم يوم القيمة، فإنهم اتخذوا هم أولياء من دون الله، وظنوا أن هذا الاتخاذ ينفعهم.

وهذه حال كل من اتّخذ من دون الله ورسوله ولِيَجَةً وأولياء، يُؤْلِي لهم ويُعادي لهم، ويرضى لهم ويغضب لهم، فإن أعماله كلها باطلة، يراها يوم القيمة حَسَرَاتٍ عليه مع كثرتها وشدة تعبيه

(١) ط: «لهم تبع».

(٢) سورة البقرة: ١٦٦-١٦٧.

(٣) ط: «هدى».

(٤) ط: «طريقتهم».

(٥) «لهم» ساقطة من ط.

فيها ونَصِيبِهِ، إِذْ لَمْ يُجَرِّدْ مَوَالَتَهُ وَمَعَادَتَهُ، وَمَحْبَتَهُ وَبُغْضِهِ، وَانتِصَارَهُ وَإِيَّاثَارَهُ لَهُ وَرَسُولِهِ؛ فَأَبْطَلَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ ذَلِكَ الْعَمَلَ كَلَّهُ، وَقَطَعَ تَلْكَ الأَسْبَابَ، وَهِيَ: الْوُصْلُ وَالْمَوَالَةُ الَّتِي كَانَتْ بَيْنَهُمْ فِي الدُّنْيَا لِغَيْرِهِ كَمَا قَالَ: «وَنَقْطَعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ»<sup>(١)</sup>؛ فَيَنْقُطُعُ يَوْمُ الْقِيَامَةِ كُلَّ سَبِّبٍ وَوُصْلَةٍ وَوَسِيلَةٍ وَمُوَدَّةً [وَمَوَالَةً]<sup>(٢)</sup> كَانَتْ لِغَيْرِ اللَّهِ، وَلَا يَبْقَى إِلَّا السَّبِبُ الْوَاصِلُ بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ رَبِّهِ، وَهُوَ حَظُّهُ مِنَ الْهِجْرَةِ إِلَيْهِ وَإِلَيْ رَسُولِهِ، وَتَجْرِيدُ عِبَادَتِهِ وَحْدَهُ، وَلَوْازِمُهَا مِنَ الْحُبُّ وَالْبُغْضِ، وَالْعَطَاءِ وَالْمَنْعِ، وَالْمَوَالَةِ وَالْمَعَادَةِ، وَالتَّقْرِيبِ وَالْإِبَادَةِ، وَتَجْرِيدُ مَتَابِعَةِ رَسُولِهِ وَتَرْكُ أَقْوَالِ غَيْرِهِ لِقَوْلِهِ<sup>(٣)</sup>، وَتَرْكُ كُلِّ<sup>(٤)</sup> مَا خَالَفَ مَا جَاءَ بِهِ، وَالْإِعْرَاضُ عَنْهُ، وَعَدْمُ الْاعْتِدَادِ<sup>(٥)</sup> بِهِ، وَتَجْرِيدُ مَتَابِعَتِهِ تَجْرِيدًا مَحْضًا بِرِئَاسَةِ شَوَّافِ الْإِلْتِفَاتِ إِلَيْ غَيْرِهِ، فَضْلًا عَنِ الشَّرْكَةِ بَيْنَهُ وَبَيْنَ غَيْرِهِ، فَضْلًا عَنْ تَقْدِيمِ قَوْلِ غَيْرِهِ عَلَيْهِ.

فَهَذَا السَّبِبُ هُوَ<sup>(٦)</sup> الَّذِي لَا يَنْقُطُعُ بِصَاحِبِهِ، وَهَذِهِ هِيَ النِّسْبَةُ الَّتِي بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ رَبِّهِ، وَهِيَ نِسْبَةُ الْعَبُودِيَّةِ الْمَحْضَةِ، وَهِيَ آخِيَّتُهُ الَّتِي يَجُولُ مَا يَحُولُ<sup>(٧)</sup>، ثُمَّ إِلَيْهَا مَرْجِعُهُ.

(١) سورة البقرة: ١٦٦. ومن قوله «وَهِيَ الْوَصْلُ» إلى هنا ساقط من ط، ق.

(٢) من ط.

(٣) «لِقَوْلِهِ» ساقط من ط.

(٤) «كُلُّ» ساقط من ط.

(٥) ط: «الاعتناء».

(٦) ط: «هُوَ السَّبِبُ».

(٧) ط: «يَحُولُ مَا يَحُولُ».

تَقْلِ فَرِادَكَ حَيْثُ شَئْتَ مِنَ الْهَوَى  
 مَا حَبَّ إِلَّا لِلْحَيْبِ الْأَوَّلِ  
 كَمْ مَنْزِلٍ فِي الْأَرْضِ يَأْلَفُهُ الْفَتَى  
 وَحَنِيشُهُ أَبَدًا لَأَوَّلِ مَنْزِلٍ<sup>(١)</sup>

وهذه النسبة هي<sup>(٢)</sup> التي تنفع العبد، فلا ينفعه غيرها في الدور  
 الثلاثة؛ أعني: دار الدنيا، ودار البرزخ، ودار القرار؛ فلا قوام له  
 ولا عيش ولا نعيم ولا فلاح إلا بهذه النسبة، وهي السبب الواسع  
 بين العبد وبين الله، ولقد أحسن القائل حيث قال<sup>(٣)</sup>:

إِذَا تَقْطَعَ حَبْلُ الْوَاصِلِ بَيْنَهُمْ فَلِلْمُحِبِّينَ حَبْلٌ غَيْرُ مُنْقَطِعٍ  
 وَإِنْ تَصْدَعَ شَمْلُ الْوَاصِلِ بَيْنَهُمْ فَلِلْمُحِبِّينَ شَمْلٌ غَيْرُ مُنْصَدِعٍ<sup>(٤)</sup>  
 والمقصود أن الله سبحانه يقطع يوم القيمة الأسباب والعلل  
 والوصلات التي كانت بين الخلق في الدنيا كلها، ولا يبقى إلا  
 السبب والوصلة التي بين العبد وبين ربه فقط، وهو سبب العبودية

(١) هما لأبي تمام في ديوانه (٤/٢٥٣) والبيان والتبيين (٣/٣١٣) وأخبار أبي تمام للصولي (ص ٢٦٣). والأول في الصناعتين (ص ٢٠٤) والخصائص (٢/١٧١) والموازنة للأمدي (ص ٦٠) ودلائل الاعجاز (ص ٤٩٥). وهما بلا نسبة في العقد الفريد (٣/٤٧٠، ٦/١٠٢).

(٢) ط: «هي النسبة».

(٣) «حيث قال» ساقطة من ط.

(٤) ذكرهما المؤلف في روضة المحبين (ص ٢٨٠).

المحضة التي لا وجود لها ولا تتحقق<sup>(١)</sup> إلا بتجريد متابعة الرسل صلوات الله وسلامه عليهم، إذ هذه العبودية إنما جاءت على أستئنهم، وما عرفت إلا بهم، ولا سبيل إليها إلا بمتابعتهم، وقد قال تعالى : « وَقَدِمَنَا إِلَى مَا عَمَلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْثُورًا »<sup>(٢)</sup>.

فهذه الأعمال<sup>(٣)</sup> التي كانت في الدنيا على غير سُنّة رُسُلِه وطريقتهم ولغير وجهه، يجعلها الله هباءً مثاراً، لا ينتفع منها أصحابها بشيء أصلاً؛ وهذا من أعظم الحسرات على العبد يوم القيمة أن يرى سعيه كلّه ضائعاً لم ينتفع منه بشيء، وهو أحوج ما كان العامل إلى عمله، وقد سعد أهل السعي النافع بسعاتهم.

### فصل

فهذا حكم الأتباع<sup>(٤)</sup> الأشقياء، فأما الأتباع<sup>(٥)</sup> السعداء فنوعان :

أتباع لهم حكم الاستقلال، وهم الذين قال الله عز وجل فيهم : « وَالسَّيِّدُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ أَتَبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ »<sup>(٦)</sup>.

(١) ط : « تحقيق ».

(٢) سورة الفرقان : ٢٣ .

(٣) ط : « هي أعماله ».

(٤) ط : « أتباع ».

(٥) ط : « أتباع ».

(٦) سورة التوبة : ١٠٠ .

فهؤلاء هم السعداء الذين ثبت لهم رضي الله عنهم، وهم أصحاب رسول الله ﷺ، وكل من تبعهم بإحسان، وهذا يعم كل من اتبعهم بإحسان<sup>(١)</sup> إلى يوم القيمة، ولا يختص ذلك بالقرن الذين رأوه فقط، وإنما خص التابعون<sup>(٢)</sup> بمن رأى<sup>(٣)</sup> الصحابة تخصيصاً عرفيّاً؛ ليتميّزوا به عنمن بعدهم فقيل: التابعون مطلقاً لذلك القرن فقط، وإلا فكل من سلك سبيلهم فهو من التابعين لهم بإحسان، وهو من رضي الله عنهم ورضوا عنه<sup>(٤)</sup>.

وقد سبّحانه هذه التبعة بأنها تبعة [بإحسانٍ]، ليست مطلقة فتَحَصُّل بمجرد النسبة والاتّباع في شيء والمخالفة في غيره، ولكن تبعة<sup>(٥)</sup> مصاحبة للإحسان؛ فإن الباء هنا<sup>(٦)</sup> للمصاحبة. والإحسان في المتابعة شرط في حصول رضي الله عنهم وجناّته.

وقال تعالى: «هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَّةِ نَبِيًّا مِّنْهُمْ يَسْلُو عَلَيْهِمْ أَيْمَانَهُ وَيُرِكِّبُهُمْ وَيَعِلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ وَآخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُوْهُمْ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ»<sup>(٧)</sup>.

(١) «وهذا... بإحسان» ساقطة من ط، ق.

(٢) ط: «التابعين».

(٣) ط، ق: «رأوا».

(٤) في الأصل: «رضي الله عنه ورضي عن الله».

(٥) سقط من الأصل، وزيد من ط، ق.

(٦) ط: «ههنا».

(٧) سورة الجمعة: ٢ - ٤

فالأولون هم الذين أدركوا رسول الله ﷺ وصحابه. والآخرون الذين لم يلتحقوا بهم هم كل من بعدهم على منهاجمهم إلى يوم القيمة، فيكون التأخر وعدم اللحاق بهم في الزمان.

وفي الآية قول آخر: إن المعنى لم يلتحقوا بهم<sup>(١)</sup> في الفضل والمرتبة<sup>(٢)</sup>، بل هم دونهم فيكون عدم اللحاق في الرتبة.

والقولان كالمتلازمين؛ فإنَّ من بعدهم لا يلتحقون بهم لا في الفضل ولا في الزمان، فهو لاء الصنفان هم السعداء.

وأما من لم يقبلْ هُدِيَ اللهُ الذي بُعثَتْ به رسوله، ولم يرتفعْ به رأساً، فهو من الصنف الثالث، وهم «الَّذِينَ حُمِلُوا التَّوْرَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا»<sup>(٣)</sup>.

وقد ذكر النبي ﷺ أقسام الخلائق بالنسبة إلى دعوته وما بعثه الله به [من الهدى]<sup>(٤)</sup> في قوله ﷺ: «مَثُلُّ ما يُعْنِي اللهُ به مِنَ الْهُدَىٰ وَالْعِلْمِ» كمثل غيث أصاب أرضًا؛ فكانت منها طائفة طبیبة قبلت الماء؛ فأنبتت الكلأ والعشب الكثير، وكان<sup>(٥)</sup> منها أجادب أمسكت الماء؛ فسقى الناس وزرعوا، وأصاب طائفة أخرى إنما هي قيungan لا تمسك ماء ولا تنبت كلأ، فذلك مثل من فقه في دين الله،

(١) «بِهِمْ فِي الزَّمَانِ... بِهِمْ» ساقطة من ط.

(٢) ط: «الرتبة».

(٣) سورة الجمعة: ٥.

(٤) زيادة من ط، ق.

(٥) ط، ق: «كانت».

ونَفَعَهُ<sup>(١)</sup> مَا بَعْنَيَ اللَّهُ بِهِ، وَمَثَلٌ مِنْ لَمْ يَرْفَعْ بِذَلِكَ رَأْسًا، وَلَمْ يَقْبِلْ  
هُدًى اللَّهُ الَّذِي أَرْسَلْتُ بِهِ»<sup>(٢)</sup>.

فَشَبَّهَ عَنْ كُلِّهِ الْعِلْمَ الَّذِي جَاءَ بِهِ بِالْغَيْثِ؛ لَأَنَّ كُلَّاً مِنْهُمَا سَبَبَ  
الْحَيَاةَ، فَالْغَيْثُ سَبَبَ حَيَاةَ الْأَبْدَانِ، وَالْعِلْمُ سَبَبَ حَيَاةَ الْقُلُوبِ.

وَشَبَّهَ الْقُلُوبَ الْقَابِلَةَ لِلْعِلْمِ بِالْأَرْضِ الْقَابِلَةَ لِلْغَيْثِ؛ كَمَا شَبَّهَ  
سَبْحَانَهُ الْقُلُوبَ<sup>(٣)</sup> بِالْأَوْدِيَةِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: «أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً  
فَسَالَتْ أَوْدِيَةً يَقْدِرُهَا»<sup>(٤)</sup>.

وَكَمَا أَنَّ الْأَرْضِينَ ثَلَاثَةَ بِالنِّسْبَةِ إِلَى قَبْولِ الْغَيْثِ:

إِحْدَاهُا: أَرْضٌ زَكِيَّةٌ قَابِلَةٌ لِلشُّرُبِ<sup>(٥)</sup> وَالنَّبَاتِ؛ فَإِذَا أَصَابَهَا  
الْغَيْثُ ارْتَوَتْ مِنْهُ، ثُمَّ أَنْبَتَ<sup>(٦)</sup> مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بِهِيجٍ.

فَهَذَا<sup>(٧)</sup> مِثْلُ الْقَلْبِ الزَّكِيِّ الدَّكِيِّ؛ فَهُوَ يَقْبِلُ الْعِلْمَ بِذِكَائِهِ،  
وَيُشْمِرُ فِيهِ وِجْهَ الْحُكْمِ وَدِينِ الْحَقِّ بِزَكَائِهِ؛ فَهُوَ قَابِلٌ لِلْعِلْمِ، مُشْمِرٌ  
لِمَوْجِيْهِ وَفَقْهِهِ وَأَسْرَارِ مَعَادِهِ.

(١) ط : «الدين فنفعه».

(٢) أخرجه البخاري (٧٩) ومسلم (٢٢٨٢) من حديث أبي موسى الأشعري.

(٣) «أَوْشَبَهَ... الْقُلُوبَ» ساقطة من ط ، ق.

(٤) سورة الرعد: ١٧.

(٥) ط ، ق : «لِلشُّرُبِ».

(٦) ط : «يَشْمِرُ النَّبَاتِ».

(٧) ط ، ق : «فَذَلِكَ».

والثانية: أرضٌ صلبة قابلة لثبت الماء<sup>(۱)</sup> فيها وحفظه، فهذه ينفع الناس بورودها<sup>(۲)</sup> والستّي منها والازدراع.

وهذا<sup>(۳)</sup> مثل القلب الحافظ للعلم، الذي يحفظه كما سمعه، ولا تصرُفَ له فيه ولا استنباط<sup>(۴)</sup>، بل له الحفظ المجرد، فهو يؤدي كما سمع، وهو من القسم الذين<sup>(۵)</sup> قال فيهم<sup>(۶)</sup> النبي ﷺ: «فَرَبٌ حاصلٌ فِيقَهٖ إِلَى مَنْ هُوَ أَفْقَهُ مِنْهُ، وَرَبٌ حَامِلٌ فِيقَهٖ غَيْرُ فِيقَهِ»<sup>(۷)</sup>.

فالأول مثل<sup>(۸)</sup> الغني التاجر الخبير بوجوه المكاسب والتجارات؛ فهو يكسب بماله ما شاء.

والثاني مثل الغني الذي لا خبرة له بوجوه الربح والكسب<sup>(۹)</sup>، ولكنه حافظ لماله، لا يُحسنُ التصرف والتقلب فيه.

(۱) ط: «ما».

(۲) ط: «تنفع الناس بورودها».

(۳) ط: «وهو».

(۴) ط: «استنبط».

(۵) ط: «الذى».

(۶) «فيهم» ساقطة من ط، ق.

(۷) أخرجه أحمد (۵/۱۸۳) والدارمي (۲۳۵) وأبو داود (۳۶۰) والترمذى (۲۶۵۶) وأبن ماجه (۴۱۰) عن زيد بن ثابت، وصححه الحافظ ابن حجر وغيره. وفي الباب عن ابن مسعود وجابر بن مطعم وأبي الدرداء وأنس وغيرهم، وهو حديث متواتر. وقد جمع الشيخ عبدالمحسن بن حمد العباد طرقه في جزء، ودرسها روايةً ودرایةً.

(۸) ط: «كمثل».

(۹) ط، ق: «المكاسب».

والأرض الثالثة أرض قاعٌ؛ وهو المستوى الذي لا يقبل النبات، ولا يُمسك ماءً، فلو أصابها من المطر ما أصابها لم تنتفع بشيء منه.

فهذا مثل القلب الذي لا يقبل العلم ولا<sup>(١)</sup> الفقه والدراءة فيه<sup>(٢)</sup>، وإنما هو بمنزلة الأرض البارِ التي لا تُثبت ولا تحفظ الماء، وهو مثل الفقر الذي لا مال له، ولا يُحسنُ يُمسِكُ مالاً.  
فال الأول عالمٌ معلمٌ، داعٍ إلى الله على بصيرة، وهذا من ورثة الرسول.

والثاني حافظٌ مؤذٌ لما سمعَه، وهذا يُحملُ إلى غيره<sup>(٣)</sup> ما يتَّجرُ به المحمولُ إليه ويستثمر.

والثالث لا هذا ولا هذا، فهو الذي لم يقبل هدى الله، ولا رفع<sup>(٤)</sup> به رأساً.

فاستوعب<sup>(٥)</sup> هذا الحديثُ أقسامَ الخلقِ في الدعوة النبوية ومنازلهم، منها قسمان سعيدان، وقسمٌ شقي<sup>(٦)</sup>.

(١) «لا» ساقطة من ط.

(٢) «فيه» ساقطة من ط، ق.

(٣) ط: «غيره».

(٤) ط: «لم يرفع».

(٥) ق: «فيستوعب».

(٦) ط: «منها قسمان قسم سعيد وقسم شقي». وهو خطأ.

## فصل

وأما النوع الثاني من الأتباع السعداء<sup>(١)</sup>: فهم أتباع المؤمنين من ذريتهم، الذين لم يثبت لهم حكم التكليف في دار الدنيا، وإنما هم مع آبائهم تبع لهم. قال الله تعالى فيهم: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَابْعَثْتُمْ ذُرِّيَّتَهُمْ يَأْمِنُونَ الْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَمَا أَنْتَمْ بِهِمْ مِنْ شَيْءٍ كُلُّ أَمْرِهِمْ إِنَّا كَسَبَ رَهْنَهُنَّ﴾<sup>(٢)</sup>.

أخبر سبحانه أنه الحق الذريعة بآبائهم في الجنة، كما أتبعهم إياهم في الإيمان، ولما كان الذريعة لا عمل لهم يستحقون به تلك الدرجات قال تعالى: ﴿وَمَا أَنْتَمْ بِهِمْ مِنْ شَيْءٍ﴾، والضمير عائد إلى الذين آمنوا؛ أي: وما نقضناهم شيئاً من عملهم، بل رفعنا ذريتهم إلى درجاتهم، مع توفيتهم أجور أعمالهم؛ فليست منزلتهم منزلة من لم يكن له عمل، بل وفيهم أجورهم، وألحقنا بهم ذرياتهم<sup>(٣)</sup> فوق ما يستحقونه<sup>(٤)</sup> من أعمالهم.

ثم لما كان هذا الإلحاد في الثواب والدرجات فضلاً من الله، فربما وقع في الوهم أن إلحاد الذريعة أيضاً حاصل بهم<sup>(٥)</sup> في حكم

(١) «السعداء» ساقطة من ط، ق.

(٢) سورة الطور: ٢١.

(٣) ط: «ذریتهم».

(٤) ط: «يستحقون».

(٥) ط: «لهم».

العدل، فإذا<sup>(١)</sup> اكتسبوا بسيئاتٍ أوجبت عقوبة، كان كل عامل رهيناً بكسبه لا يتعلّق بغيره منه<sup>(٢)</sup> شيءٌ.

فالإلحاد المذكور إنما هو في الفضل والثواب لا في العدل والعقاب، وهذا ونحوه<sup>(٣)</sup> من أسرار القرآن وكنزه، التي يختص الله بفهمها من شاء.

فقد تضمنَتْ هذه الآياتُ أقسامَ الخلاائقِ كلهم سعادتهم وأشقيائهم: السعداء المتبعين<sup>(٤)</sup> والأتباع، والأشقياء المتبعين<sup>(٥)</sup> والأتباع.

فعلى العاقل الناصح لنفسه أن ينظر من أيّ الأقسامِ هو، ولا يغترَّ بالعادة ويُخلِّدَ إلى البطالة.

فإن كان من قسم سعيد انتقل منه<sup>(٦)</sup> إلى ما فوقه، وبذل جهده، والله ولِي التوفيق والنجاح.

وإن كان من قسم شقي انتقل منه إلى القسم السعيد في زمن الإمكان، قبلَ أن يقول: ﴿يَنَّا تَنِّي أَنْخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَيِّلًا﴾<sup>(٧)</sup>.

(١) ط: «فلما».

(٢) «منه» ساقطة من ط

(٣) ط، ق: «نوع».

(٤) ق: «يخص».

(٥) في الأصل: «المتبعون».

(٦) في الأصل: «المتبعون».

(٧) «منه» ساقطة من ط.

(٨) سورة الفرقان: ٢٧.

## فصل

والمقصود بهذا أن من أعظم التعاون على البر والتقوى التعاون على سفر الهجرة إلى الله ورسوله<sup>(١)</sup>، باليد واللسان والقلب، مساعدةً، ونصيحةً<sup>(٢)</sup>، وتعليمًا، وإرشادًا، ومودةً.

ومن كان هكذا مع عباد الله كان الله<sup>(٣)</sup> بكل<sup>(٤)</sup> خير إليه أسرع، وأقبل الله إليه بقلوب عباده، وفتح على قلبه أبواب العلم، ويسّر له المجرى. ومن كان بالضد فالضد، «وَمَا رَبِّكَ يُظْلِمُ لِلْعَصِيدِ»<sup>(٥)</sup>.  
فإن قلت: فقد<sup>(٦)</sup> أشرت إلى سفر عظيم وأمر جسيم، فما زاد في هذا السَّفَرِ وما طريقُه وما مرَّكُبُه؟

قلت: زادُهُ الْعِلْمُ الْمُورُوثُ عَنْ<sup>(٧)</sup> خاتم الأنبياء ﷺ، ولا زاد له سواه؛ فمن لم يحصل<sup>(٨)</sup> هذا الزاد فلا يخرج من بيته، ولن يقعد مع الخالفين. فرفقاء التخلف<sup>(٩)</sup> البطلون أكثر من أن يُخْصُوا، فله

(١) ط: «الرسول».

(٢) ط: «المساعدة والنصيحة».

(٣) «كان الله» ساقطة من ط.

(٤) ط: «فكل».

(٥) سورة فصلت: ٤٦.

(٦) ط، ق: «قد».

(٧) ط: «من».

(٨) ق: «لم يجد».

(٩) ط: «المخالف».

أسوةً بهم، ولن ينفعه هذا التأسي يوم الحسرة شيئاً كما قال تعالى:  
﴿وَلَنْ يَنْفَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذْ ظَلَمْتُمُ أَنْفُسَكُمْ فِي الْعَذَابِ مُشَرِّكُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

فقطع اللهُ سبحانه انتفاعهم بتائسي بعضهم بعضاً<sup>(٢)</sup> في العذاب؛  
فإن مصائب الدنيا إذا عمت صارت مَسْلَةً، وتأسى بعض المصايبين  
بعض؛ كما قالت الخنساء<sup>(٣)</sup>:

فلولا<sup>(٤)</sup> كثرة الباكيَنَ حَولِي على إخوانهم لقتلت نفسي  
وما يَبْكُونَ مثل أخِي ولكن أَسْلَى النَّفْسَ عنهم بالتأسى  
فهذا الروح الحاصل من التأسي معدومٌ بين المشتركين في  
العذاب يوم القيمة.

وأما طريقه: فهو بذل الجهد، واستفراغ الوعس، فلن<sup>(٥)</sup> يَتَالَ  
بالمُنْتَى، ولا<sup>(٦)</sup> يُدْرِكَ بالهُوَيْنَا<sup>(٧)</sup>، وإنما كما قيل:

(١) سورة الزخرف: ٣٩.

(٢) ط، ق: «بعض».

(٣) البيان من قصيدة لها في ديوانها (ص ٨٤، ٨٥) وأمالى القالى (٢/ ١٦٣).  
وبعضها في الكامل للمبرد (١/ ٢١) وزهر الأداب (٢/ ٩٢٩) والخصائص  
٢/ ١٧٥) وشرح المقامات للشريسي (٢/ ١٧٢).

(٤) ط، ق: «ولولا».

(٥) ط: «فلا».

(٦) ط: «لن».

(٧) ق: «بالهوى» تحريف.

فَخُضْ غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَاسْمُ إِلَى الْعُلَا  
 لَكِي تُدْرِكَ الْعِزَّ الرَّفِيعَ الدَّعَائِمِ  
 فَلَا خَيْرٌ فِي نَفْسٍ تَخَافُ مِنَ الرَّدَّاِمِ  
 وَلَا هِمَّةٌ تَصْبِيُو إِلَى لَوْمٍ لَائِمِ  
 وَلَا سَبِيلٌ إِلَى رَكْوَبِ هَذَا الظَّهَرِ إِلَّا بِأَمْرِيْنِ:  
 أَحَدُهُما: أَنْ لَا يَصْبِيُو فِي الْحَقِّ إِلَى لَوْمَةٍ<sup>(١)</sup> لَائِمٌ؛ فَإِنَّ اللَّوْمَ  
 يُدْرِكُ الْفَارِسَ؛ فَيَصْرَعُهُ عَنْ فَرِسَهُ، وَيَجْعَلُهُ طَرِيْحًا<sup>(٢)</sup> فِي الْأَرْضِ.  
 وَالثَّانِي: أَنْ تَهُونَ عَلَيْهِ نَفْسُهُ فِي اللَّهِ؛ فَيَقْدِمُ حِينَئِذٍ وَلَا يَخَافُ  
 الْأَهْوَالَ، فَمَتَى خَافَتِ النَّفْسُ تَأْخَرَتْ وَأَحْجَمَتْ، وَأَخْلَدَتْ إِلَى  
 الْأَرْضِ.

وَلَا يَتَمَّ لِهِ هَذَانِ الْأَمْرَانِ إِلَّا بِالصَّبْرِ؛ فَمَنْ صَبَرَ قَليلاً صَارَتْ  
 تَلْكَ الْأَهْوَالَ رَيْحَانَ رَخَاءً فِي حَقِّهِ تَحْمِلُهُ بِنَفْسِهَا إِلَى مَطْلُوبِهِ، فَبِينَمَا  
 هُوَ يَخَافُ مِنْهَا، إِذْ صَارَتْ أَعْظَمَ أَعْوَانِهِ وَخَدَمَهُ، وَهَذَا أَمْرٌ لَا يَعْرِفُهُ  
 إِلَّا مَنْ دَخَلَ فِيهِ.

وَأَمَّا مَرْكَبُهُ: فَصِدْقُ اللَّجَأِ إِلَى اللَّهِ، وَالانْقِطَاعُ إِلَيْهِ بِكُلِّيَّتِهِ،  
 وَتَحْقِيقُ الْاِفْتَقَارِ إِلَيْهِ مِنْ كُلِّ<sup>(٣)</sup> وَجْهٍ، وَالضَّرَاعَةُ إِلَيْهِ، وَصَدْقَ

(١) ط: «لَوْمَة».

(٢) ط: «صَرِيعًا».

(٣) ط، ق: «بِكُلِّ».

التوكل عليه، والاستعانة به، والانطراح بين يديه كالإماء<sup>(١)</sup> المائلون  
المكسور الفارغ الذي لا شيء فيه، يتطلع إلى قيمه ووليه أن  
يُجبره<sup>(٢)</sup>، ويُلهم شعنه، ويُمدده من فضله ويسره، فهذا الذي يُرجى  
له أن يتولى الله هدایته، وأن يكشف له ما خفي على غيره من طريق  
هذه الهجرة، ومنازلها

## فصل

ورأس مال<sup>(٣)</sup> الأمر وعموده في ذلك إنما هو: دوام التفكير  
وتدبیر آيات القرآن<sup>(٤)</sup>، بحيث<sup>(٥)</sup> يستولي على الفكر، ويُشغل  
القلب، فإذا صارت معاني القرآن مكان الخواطر من قلبه وهي  
الغالبة<sup>(٦)</sup> عليه، بحيث يصير إليها مفزعه ومراجوه، تتمكن حيثئذ  
الإيمان من قلبه<sup>(٧)</sup>، وجلس على كرسيه، وصار له التصرف، وصار  
هو الأمر<sup>(٨)</sup> المطاع أمره؛ فحيثئذ يستقيم له سيره، ويتبين له  
الطريق، وتراه ساكنا وهو يُباري الريح: «وَتَرَى الْجَبَالَ تَحْسِبُهَا جَامِدَةً وَهِيَ  
تَمُرُّ مَرَّ السَّحَابِ»<sup>(٩)</sup>.

(١) ط: «انطراح».

(٢) ط: «يُجده».

(٣) «مال» ساقط من ط.

(٤) ط، ق: «الله».

(٥) ط، ق: «حيث».

(٦) «وهي الغالبة... قلبه» ساقطة من ط، ق.

(٧) ط، ق: «الأمير».

(٨) سورة النمل: ٨٨.

## فصل

فإإن قلت: إنك قد أشرت إلى مقام عظيم فافتتح لي بابه، واكشف لي حجابه، وكيف تدبر القرآن وتفهّمه<sup>(١)</sup> والإشراف على عجائبه وكنوزه؟ وهذه تفاسير الأئمة بأيدينا، فهل في البَيْنِ غيرُ ما ذكروه؟

قلت: سأضرب لك أمثلاً تحتذي عليها، وتجعلها إماماً لك في هذا المقصود.

قال الله تعالى: «هَلْ أَنْتَكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ الْمُكَرَّمِينَ إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَامًا قَالَ سَلَامًا قَوْمٌ مُنْكَرُونَ فَرَأَعَ إِلَّاتِ أَهْلِهِ، فَجَاءَهُ يُعَجِّلُ سَمِينَ فَقَرَبَ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ»<sup>(٢)</sup> إلى قوله: «الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ»<sup>(٣)</sup>.

فعهدي بك إذا قرأت هذه الآيات<sup>(٤)</sup>، وتطلعت إلى معناها وتدبرتها؛ فإنما تطلع منها على أن الملائكة أتوا إبراهيم في صورة أضياف<sup>(٥)</sup> يأكلون، وبشّروه بغلام عليم، وأن امرأته عجبت من ذلك؛ فأخبرتها الملائكة أن الله قال ذلك، ولم يجاوز<sup>(٦)</sup> تدبرك غير ذلك.

(١) ق: «فهمه».

(٢) سورة الذاريات: ٢٤ - ٣٠.

(٣) ط: «الآية».

(٤) ط: «الأضياف».

(٥) ط: «يتجاوز».

فاسمع الآن بعضَ ما في هذه الآيات من الأسرار<sup>(١)</sup>.  
 وكم قد تضمنَتْ من أنواع<sup>(٢)</sup> الثناء على إبراهيم؟  
 وكيف جمعتْ آداب<sup>(٣)</sup> الضيافة وحقوقها؟  
 وكيف يُراعى الضيف<sup>(٤)</sup>؟  
 وما تضمنَتْ من الرد على أهل الباطل من الفلاسفة والمعطلة.  
 وكيف تضمنَتْ علَمًا عظيمًا من أعلام النبوة<sup>(٥)</sup>؟  
 وكيف تضمنَتْ جميعَ صفاتِ الكمال، التي مَرَدُّها<sup>(٦)</sup> إلى العلوم  
 والحكمة؟  
 وكيف أشارتْ إلى دليل إمكان المعاد بـألطاف<sup>(٧)</sup> إشارة  
 وأوضحتها، ثم أفصحتْ بوقوعه؟  
 وكيف تضمنتِ الإِخبارَ عن عدل الرب وانتقامه من الأمم  
 المكذبة؟

(١) انظر بعض ما هنا في «الكتشاف» (٤ / ٣٠ - ٢٩) و«تفسير الرازي» (٢٨ / ٢١٠ - ٢١٤) و«جلاء الأفهام» للمؤلف (ص ٣٩٤ - ٣٩٧).

(٢) «أنواع» ساقطة من ط.

(٣) «آداب» ساقطة من ط.

(٤) «وكيف يُراعى الضيف» ساقطة من ط.

(٥) «وكيف... النبوة» ساقطة من ق.

(٦) ط: «ردها».

(٧) في الأصل: «ألطاف».

وتضمنت ذكر الإسلام والإيمان والفرق بينهما.  
وتضمنت بقاء آيات رب الدالة على توحيده، وصدق رسالته،  
وعلى اليوم الآخر.

وتضمنت أنه لا ينتفع بهذا كله إلا من في قلبه خوفٌ من عذاب الآخرة، وهم المؤمنون بها، وأما من لا يخاف الآخرة ولا يؤمن بها، فلا ينتفع بتلك الآيات.

فاسمع الآن بعض تفاصيل<sup>(١)</sup> هذه الجملة:

قال الله تعالى: «**هَلْ أَنِّي حَدَّيْتُ صَيْفَ إِبْرَاهِيمَ الْمُكَرَّمَيْنَ**» افتح الله سبحانه القصة بصيغة موضوعة للاستفهام، وليس المراد به<sup>(٢)</sup> حقيقته من الاستفهام<sup>(٣)</sup>. ولهذا قال بعض الناس<sup>(٤)</sup>: إن «هل» في مثل هذا الموضع بمعنى «قد» التي تقتضي التحقيق.

ولكن في ورود الكلام في مثل هذا الاستفهام سر لطيف، ومعنى بديع، فإن المتكلم إذا أراد أن يخبر مخاطبه<sup>(٥)</sup> بأمر عجيب ينبغي الاعتناء به، وإحضار الذهن له، صدر له الكلام بأداة<sup>(٦)</sup> تنبأ سمعه وذهنه للخبر، فتارةً يُصدره بـ«ألا»، وتارةً يُصدره بـ«هل»، [فيقول]: هل علمت ما كان من كيت وكيت؟ إما مذكراً به، وإما

(١) في الأصل: «تفصيل».

(٢) ط: «بها».

(٣) ط: «حقيقة الاستفهام».

(٤) انظر «تأویل مشکل القرآن» (ص ٥٣٨).

(٥) ط: «المخاطب».

(٦) ط: «بأدلة الاستفهام للتبيه».

واعظاً له مخوقاً<sup>(١)</sup>، وإنما منبهَا على عظمتِه ما يُخْبَرُ به، وإنما مقرراً<sup>(٢)</sup> له.

فقوله تعالى: «هَلْ أَنْذَكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ»<sup>(٣)</sup> ، و«هَلْ أَنْذَكَ نَبِيًّا<sup>(٤)</sup>  
الْخَاصِّ»<sup>(٥)</sup> ، و«هَلْ أَنْذَكَ حَدِيثَ الْغَشِيشَةِ»<sup>(٦)</sup> ، و«هَلْ أَنْذَكَ حَدِيثَ  
ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ الْمُكَرَّمِينَ»<sup>(٧)</sup> متضمن لتعظيم هذه القصص، والتنبيه  
على تدبرها، ومعرفة ما تضمنته.

وفيه<sup>(٨)</sup> أمر آخر، وهو التنبيه على أن إتيان هذا إليك عَلَمٌ من  
أعلام الثبوة؛ فإنه من الغيب الذي لا تعلمه أنت ولا قومك، فهل  
أناك من غير إعلامنا وإرسالنا وتعريفنا أم لم يأتوك إلا من قِبْلَنَا؟

فانظر ظهور هذا الكلام بصيغة الاستفهام، وتأمل عِظَمَ موقعه  
في<sup>(٩)</sup> جميع موارده يشهد أنه من الفصاحة في ذروتها العليا.

وقوله: «ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ الْمُكَرَّمِينَ»<sup>(١٠)</sup> متضمن لثنائه على خليله  
إِبْرَاهِيمَ؛ فإن في «المكرمين» قولين<sup>(١١)</sup>:

(١) سقط من الأصل.

(٢) سورة النازعات: ١٥.

(٣) سورة ص: ٢١.

(٤) سورة الغاشية: ١.

(٥) سورة الذاريات: ٢٤.

(٦) ط: «ففيه».

(٧) ط: «من».

(٨) في الأصل: «قولان».

أحدهما: إكرام إبراهيم لهم؛ ففيه مدح له<sup>(١)</sup> بإكرام الضيف.  
والثاني: أنهم مكرمون عند الله؛ كقوله: «بَلْ عِبَادٌ مُّكَرَّمُونَ ﴿٦﴾»<sup>(٢)</sup>، وهو متضمن أيضاً لتعظيم خليله ومدحه؛ إذ جعل ملائكته المكرمين أضيفاً له.

فعلى كلا التقديرتين فيه مدح لإبراهيم.

وقوله تعالى: «فَقَالُوا سَلَّمًا قَالَ سَلَّمٌ»<sup>(٣)</sup> متضمن لمدح<sup>(٤)</sup> آخر لإبراهيم حيث رد عليهم أحسن مما حيّوه به؛ فإن تحيتهما باسم منصوب متضمن لجملة فعلية، تقديره: سلّمنا عليك سلاماً، وتحية إبراهيم لهم باسم مرفوع متضمن لجملة اسمية، تقديره: سلام ثابت أو دائم أو مستقرٌ عليكم. ولا ريب أن الجملة الاسمية تقتضي الشبوت والزروم، والفعلية تقتضي التجدد والحدث؛ فكانت تحية إبراهيم أكمل وأحسن<sup>(٥)</sup>.

ثم قال: «قَوْمٌ مُّنْكَرُونَ ﴿٦﴾»، وفي هذا من حُسْنِ مخاطبة الضيف والتذمّر منه<sup>(٦)</sup> وجهان من المدح:

(١) ط: «مدح إبراهيم».

(٢) سورة الأنبياء: ٢٦.

(٣) ط: «بمدح».

(٤) انظر «البيان في علم البيان» لابن الزمل堪اني (ص ٥٠ - ٥١). ورد عليه أبو المطرف أحمد بن عميرة في «التنبيهات على ما في البيان من التمويهات» (ص ٦٦ - ٦٧)، ولم يُسلّم بهذا الفرق.

(٥) ط: «فيه».

أحدهما: أنه حذف المبتدأ، والتقدير أنتم منكرون، فتذمّم منهم، ولم يواجههم بهذا الخطاب لما فيه من بعض الاستيحاش، بل قال: «**قَوْمٌ مُنْكِرُونَ**»<sup>(١)</sup>، ولا ريب أن حذف المبتدأ في هذا من محسن الخطاب<sup>(٢)</sup>، وكان النبي ﷺ لا يُواجه أحداً بما يكرهه، بل يقول: «ما بال أقوام يقولون كذا، وي فعلون كذا»<sup>(٣)</sup>.

والثاني: قوله «**قَوْمٌ مُنْكِرُونَ**»؛ فحذف فاعل الإنكار، وهو الذي كان أنكراهم؛ كما قال تعالى في موضع آخر: «**نَكَرُهُمْ**»<sup>(٤)</sup>، ولا ريب أن قوله: «**مُنْكِرُونَ**»<sup>(٥)</sup> ألطف من أن يقول: أنكرتكم.

وقوله: «**فَرَاغَ إِلَّا أَهْلِهِ فَجَاءَ بِعِجْلٍ سَمِينٍ**»<sup>(٦)</sup> فقربه إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ»<sup>(٧)</sup> متضمناً وجهاً من المدح، وأداب الضيافة، وإكرام الضيف:

منها: قوله «**فَرَاغَ إِلَّا أَهْلِهِ**»، والروغان: الذهاب في سرعة<sup>(٨)</sup> واختفاء، وهو يتضمن المبادرة إلى إكرام الضيف، والاختفاء ترك

(١) «بل قال... الخطاب» ساقطة من ط.

(٢) وردت أحاديث كثيرة بهذا الأسلوب، مثل قوله ﷺ: «ما بال أقوام يرفعون أبصرهم إلى السماء في صلاتهم؟». أخرجه البخاري (٧٥٠) عن أنس.

وقوله: «ما بال أقوام يتزهرون عن الشيء أصنعه؟»، أخرجه البخاري (٦١٠١، ٧٣٠١) ومسلم (٢٣٥٦) عن عائشة.

(٣) ط: «سرعة».

(٤) ط: «يعرض».

تخجيله وألا يُعرِّضه<sup>(١)</sup> للحياة، وهذا بخلاف من يتناول، يتبارد على ضيفه، ثم يبرز بمرأى منه، ويَحْلُّ صُرَّةَ النفقة، ويَرِنُّ ما يأخذ، ويتناول الإناء بمرأى منه، ونحو ذلك مما يتضمن تخجيل الضيف وحياته، فلفظة «راغ» تبني هذين الأمرين.

وفي قوله: ﴿إِلَّا أَهْلِه﴾ مدح آخر، لما فيه من الإشعار بأن كرامة الضيف مُعَدَّة حاصلة عند أهله، وأنه لا يحتاج أن يستقرِّض من جيرانه، ولا يذهب إلى غير أهله، إِذْ نَزَل<sup>(٢)</sup> الضيف حاصل عندهم.

وقوله: ﴿فَجَاءَ يَعْجِلُ سَمِينَ﴾ يتضمن ثلاثة أنواع من المدح: أحدها: خدمة ضيفه بنفسه، فإنه لم يرسل به، وإنما جاء به بنفسه<sup>(٣)</sup>.

الثاني: أنه جاءهم بحيوان تام لم يأتهם ببعضه؛ ليتخيّروا من أطiable لحمه ما شاءوا.

الثالث: أنه سمين ليس بمهزوٍ، وهذا من نفائس الأموال، ولد البقرة السمين، فإنهم يُعجبون به، فمن كرمه هان عليه ذَبْحُه وإحضاره.

(١) ط، ق: «قرى».

(٢) في الأصل: «نفسه».

(٣) ط: «آداب أخرى».

وقوله: ﴿إِلَيْهِمْ﴾ متضمنٌ لمدحٍ وأدبٍ آخر<sup>(۱)</sup>، وهو إحضار الطعام إلى بين أيدي<sup>(۲)</sup> الضيف، بخلاف من يهينه<sup>ء</sup> الطعام في موضع، ثم يُقيم ضيفه؛ فيورده عليه.

وقوله: ﴿قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ﴾<sup>(۳)</sup> فيه مدحٍ وأدبٍ آخر<sup>(۴)</sup>؛ فإنه عرض عليهم الأكل بقوله: ﴿أَلَا تَأْكُلُونَ﴾<sup>(۵)</sup>، وهذه صيغة عرضٍ مؤذنة بالتلطف، بخلاف من يقول: ضعوا أيديكم في الطعام، كلوا، تقدموا، ونحو ذلك.

وقوله: ﴿فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ حِيفَةً﴾؛ لأنَّه لما رأهم لا يأكلون من طعامه أضمر منهم خوفاً أن يكون منهم<sup>(۶)</sup> شر؛ فإنَّ الضيف إذا أكل من طعام ربِّ المتنزل اطمأنَّ إليه وأنسَ به، فلما علموا منه ذلك ﴿قَالُوا لَا تَخَفْ وَبَشِّرُوهُ بِعُلُمِنِ عَلِيمٍ﴾<sup>(۷)</sup>، وهذا الغلام إسحاق لا إسماعيل؛ لأنَّ امرأته عَجَبَتْ من ذلك، وقالت: عجوزٌ عقيمٌ لا يُولَدُ لمثلي، فأني [لي]<sup>(۸)</sup> بالولد؟ وأما إسماعيل فإنه من سُرِّيَّته هاجر، وكان بُكْرَه وأول ولدِه، وقد بين سبحانه في سورة هود<sup>(۹)</sup> في قوله تعالى: ﴿فَبَشَّرَنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِنْ وَرَاءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ﴾<sup>(۱۰)</sup> في هذه

(۱) ط: «يدي».

(۲) ط: «آداب آخر».

(۳) ط: «معهم».

(۴) من ط، ق.

(۵) الآية: ۷۱.

(۶) ط: «فصكت».

القصبة نفسها.

وقوله: ﴿فَأَقْبَلَتِ امْرَأَةٍ فِي صَرَقٍ فَصَكَّتْ وَجْهَهَا﴾؛ فيه بيان ضعف عقل المرأة وعدم ثباتها؛ إذ بادرت إلى التذكرة وصَكَّ<sup>(١)</sup> الوجه عند هذا الإخبار.

وقوله: ﴿وَقَاتَتْ عَجُوزٌ عَقِيمٌ﴾<sup>(٢)</sup> فيه حسن أدب المرأة عند خطاب الرجال، واقتصرارها من الكلام على ما يتلذذ به الحاجة، فإنها حذفت المبتدأ، فلم تقل: أنا عجوز عقيم، واقتصرت على ذكر السبب الدال على عدم الولادة، لم تذكر غيره، وأما في سورة هود فذكرت السبب المانع منها ومن إبراهيم، وصرحت بالتعجب<sup>(٣)</sup>.

وقوله: ﴿قَالُوا كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكُمْ﴾ متضمن لإثبات صفة القول [له]<sup>(٤)</sup>.

وقوله: ﴿إِنَّهُ هُوَ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ﴾<sup>(٥)</sup> متضمن لإثبات صفة الحكمة والعلم اللذين هما مصدرُ الخلق والأمر، فجميع ما خلقه سبحانه صادر عن علمه وحكمته، وكذلك أمره وشرعه مصدرُه عن علمه وحكمته.

والعلم والحكمة متضمنان لجميع الكمال، فالعلم يتضمن

---

(١) ط، ق: «بالعجب».

(٢) من ط.

(٣) من ط، ق.

الحياة ولوازم كمالها من القومية، [والقدرة]<sup>(١)</sup>، والبقاء، والسمع، والبصر، وسائر الصفات التي يستلزمها العلم الثامن.

والحكمة تتضمن كمال الإرادة، من<sup>(٢)</sup> العدل، والرحمة، والإحسان، والجود، والبر، ووضع الأشياء مواضعها على أحسن وجهها، ويتضمن إرسال الرسل، وإثبات الشواب و العقاب.

كلّ هذا يعلم<sup>(٣)</sup> من اسمه «الحكيم»، كما هي طريقة القرآن في الاستدلال على هذه المطالب العظيمة بصفة الحكمة، والإنكار على من يزعم أنه خلق الخلق عبثاً أو سدىً أو باطلًا. فنفس<sup>(٤)</sup> حكمته تتضمن الشرع والقدر، والثواب والعقاب، ولهذا كان أصح القولين أن المعاد يعلم بالعقل، وأن السمع ورد بتفصيل ما يدل العقل على إثباته.

ومن تأمل طريقة القرآن وجدتها على ذلك، وأنَّ الله سبحانه يضرب لهم الأمثل المعقولة التي تدلُّ على إمكان المعاد تارةً ووقوعه أخرى، فيذكر أدلة القدرة الدالة على إمكان المقدور<sup>(٥)</sup>، وأدلة الحكمة المستلزمة لوقوعه.

ومن تأمل أدلة المعاد في القرآن وجدتها كذلك مُعنيةً - بحمد

(١) ط، ق: «و».

(٢) ط: «العلم».

(٣) ط: «فحيثند صفة».

(٤) ط، ق: «المعاد».

(٥) ط: «الإنصاف».

الله وِمَتَّهُ عَلَىٰ عِبَادِهِ - عَنْ غَيْرِهَا، كَافِيَّةٌ شَافِيَّةٌ مُوصِلَةٌ إِلَى الْمَطْلُوبِ بِسُرْعَةٍ، مُتَضْمِنَةٌ لِلْجَوَابِ عَنِ الشُّبُّهِ الْعَارِضَةِ لِكَثِيرٍ مِّنَ النَّاسِ.

وَإِنْ سَاعَدَ التَّوْفِيقُ مِنَ اللَّهِ كَتَبَتْ فِي ذَلِكَ سَفَرًا كَبِيرًا، لِمَا رأَيْتُ فِي الْأَدْلَةِ الَّتِي أَرْشَدَتِ إِلَيْهَا الْقُرْآنَ مِنَ الشَّفَاءِ، وَالْهَدِيَّ، وَسُرْعَةِ الْإِيْصالِ<sup>(١)</sup>، وَحَسْنِ الْبَيَانِ، وَالْتَّبَيِّنِ عَلَىٰ مَوَاضِعِ الشُّبُّهِ وَالْجَوَابِ عَنْهَا بِمَا يَتَلَوُّ لِهِ الصَّدْرُ؛ وَيُشَرِّقُ<sup>(٢)</sup> مَعَهُ الْيَقِينُ، بِخَلَافِ غَيْرِهِ مِنَ الْأَدْلَةِ، فَإِنَّهَا عَلَىٰ الْعَكْسِ مِنْ ذَلِكَ، وَلَيْسَ هَذَا مَوْضِعُ التَّفْصِيلِ<sup>(٣)</sup>.

وَالْمَقْصُودُ أَنَّ مَصْدِرَ الْأَشْيَاءِ خَلْقًا وَأَمْرًا<sup>(٤)</sup> عَنْ عِلْمِ الرَّبِّ وَحْكَمَتِهِ.

وَاخْتَصَتْ هَذِهِ الْقَصَّةُ [بِذَكْرِ]<sup>(٥)</sup> هَذِينَ الْاسْمَيْنِ لَا قَتْضَائِهِمَا لَهُمَا<sup>(٦)</sup>؛ لِتَعْجِبِ النُّفُوسُ مِنْ تَوْلِيدِ مُولَودٍ بَيْنَ أَبْوَيْنِ لَا يُولَدُ لِمُثْلِهِمَا عَادَةً، وَخَفَاءُ الْعِلْمِ بِسَبِّبِ هَذَا الْإِيَّالَادِ، وَكَوْنُ الْحِكْمَةِ اقْتَضَتْ جَرِيَانَ هَذِهِ الْوِلَادَةِ عَلَىٰ [غَيْرِ]<sup>(٧)</sup> الْعَادَةِ الْمُعْرُوفَةِ؛ فَذَكْرُ فِي الْآيَةِ

(١) ط، ق: «يَكْثُر».

(٢) ذَكَرَ الْمُؤْلِفُ بَعْضَ هَذِهِ الْأَدْلَةِ وَتَكَلَّمَ عَلَيْهَا فِي «إِعْلَامِ الْمُوقِعَيْنَ» (١ / ١٣٨ - ١٤٨).

(٣) ط، ق: «مَصْدِرُ الْخَلْقِ وَالْأَمْرِ».

(٤) مِنْ ط، ق.

(٥) ط: «لَا قَتْضَائِهِمَا».

(٦) مِنْ ط، ق.

(٧) ط: «الْهَلَاكُ».

اسم العلم والحكمة المتضمن لعلمه سبحانه بسبب هذا الخلق وغايته، وحكمته في وضعه موضعه من غير إخلالٍ بموجب الحكمة.

ثم ذكر سبحانه قصة الملائكة في إرسالهم لإهلاك<sup>(۱)</sup> قوم لوط، وإرسال الحجارة المسوقة عليهم، وفي هذا ما يتضمن تصديق رسالته وإهلاك المكذبين لهم، والدلالة على المعاد والثواب والعقاب؛ لوقوعه عياناً في هذا العالم، وهذا من أعظم الأدلة الدالة على صدق رسالته وصحة<sup>(۲)</sup> ما أخبروا به عن ربهم.

ثم قال : «فَأَخْرَجْنَا مِنْ كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿٢﴾ فَوَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿٣﴾»، ففرق بين الإسلام والإيمان هنا لسر اقتضاه الكلام؛ فإن الإخراج هنا عبارة عن النجاة، فهو إخراج نجاة من العذاب، ولا ريب أن هذا مختص بالمؤمنين المتبعين للرسل ظاهراً وباطناً.

وقوله : «فَوَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿٤﴾» لما كان الموجودون<sup>(٤)</sup> من المخرجين أوقع اسم الإسلام عليهم؛ لأن امرأة لوط كانت من أهل هذا البيت، وهي مسلمة في الظاهر، فكانت في البيت الموجودين لا في القوم الناجين. وقد أخبر الله سبحانه عن خيانة امرأة لوط،

(۱) : «الصحة».

(۲) سورة الذاريات : ۳۵ - ۳۶.

(۳) في الأصل : «الموجودين».

(۴) في الأصل : «قومه».

وخيانتها أنها كانت تدلّ قومها<sup>(١)</sup> على أضيافه وقلبها معهم، وليست خيانةً فاحشةً، فكانت من أهل البيت المسلمين ظاهراً، وليست من المؤمنين الناجين.

ومن وضع دلالات<sup>(٢)</sup> القرآن وألفاظه مواضعها، تبين له من أسراره وحكمه ما يُهُر<sup>(٣)</sup> العقول، ويعلم معه تنزيله<sup>(٤)</sup> من حكيم حميد.

وبهذا خرج الجواب عن السؤال المشهور، وهو أن الإسلام أعمُ من الإيمان، فكيف استثنى<sup>(٥)</sup> الأعمَ من الأخصّ، وقاعدة الاستثناء تقتضي العكس؟

وتبيّن أن المسلمين مُستثنين<sup>(٦)</sup> مما وقع عليه فعل الوجود، والمؤمنين غير مستثنين منهم<sup>(٧)</sup>، بل هم المُخرجون الناجون<sup>(٨)</sup>.  
وقوله تعالى: ﴿وَرَكِنًا فِيهَا إِيمَانُ الَّذِينَ يَخَافُونَ عَذَابَ الْأَلِيمِ﴾<sup>(٩)</sup>.

(١) ط: ق: «دلالة».

(٢) ط: ق: «يُهُر».

(٣) ط: «أنه تنزيل».

(٤) ط: «استثناء».

(٥) كذا في الأصل بالياء، وفي ط، ق: «المستثنين».

(٦) ط: « منه».

(٧) انظر كلام شيخ الإسلام ابن تيمية على الآيتين بنحو ما هنا في كتاب «الإيمان الأوسط» ضمن «مجموع الفتاوى» (٧/٤٧٣ - ٤٧٤).

(٨) سورة الذاريات: ٣٧.

(٩) سورة هود: ١٠٣.

فيه دليل على أن آيات الله سبحانه وعجائبها التي فعلها في هذا العالم وأبقى آثارها دالةً عليه وعلى صدق رسالته، إنما يتتفع بها من يؤمن بالمعاد، ويخشى عذاب الله؛ كما قال تعالى في موضع آخر: «إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِيْةً لِمَنْ خَافَ عَذَابَ الْآخِرَةِ»<sup>(١)</sup>، وقال تعالى: «سَيِّدُكُمْ مَنْ يَخْشَى زِنَبَهُ»<sup>(٢)</sup>.

فإن من لا يؤمن بالآخرة غايتها أن يقول: هؤلاء قوم أصابهم الدهر كما أصاب غيرهم، ولا زال الدهر فيه الشقاء<sup>(٣)</sup> والسعادة، وأما من آمن بالآخرة وأشفع منها، فهو الذي يتتفع بالآيات والمواعظ والمقصود بهذا إنما هو التشميل والتنبيه<sup>(٤)</sup> على تفاوت الأفهام في معرفة القرآن، واستنباط أسراره، وإثارة<sup>(٥)</sup> كنوزه، واعتبر بهذا غيره، والفضل بيد الله يؤتيه من يشاء.

## فصل

والمقصود أن القلب لما تحول لهذا السفر طلب رفيقاً يأنس به في السفر، فلم يجد<sup>(٦)</sup> إلا معارضًا منافقًا، أو لائماً بالتأنيب

(١) سورة الأعلى: ١٠.

(٢) ط: «الشقاوة».

(٣) ط: «التنبيه والتمثيل».

(٤) ط: «آثار».

(٥) ط: «فلا يجد».

(٦) «ومعارضًا» ساقط من ط.

مُصْرِحًا وَمُعَرِّضًا<sup>(١)</sup>، أَوْ فارغاً عَنْ هَذِهِ الْحَرْكَةِ مُعَرِّضًا، وَلَيْتَ الْكُلَّ  
كَانُوا<sup>(٢)</sup> هَكَذَا، فَلَقَدْ أَحْسَنَ إِلَيْكَ مِنْ خَلَّاكَ وَطَرِيقَكَ وَلَمْ يَطْرُخْ  
شَرَّهُ عَلَيْكَ؛ كَمَا قَالَ الْقَائِلُ :

إِنَّا لَفِي زَمَنٍ تَرَكُ الْقَبِيحَ بِهِ      مِنْ أَكْثَرِ النَّاسِ إِحْسَانٌ وَإِجْمَالٌ<sup>(٣)</sup>

وَإِذَا كَانَ هَذَا الْمَعْرُوفُ مِنَ النَّاسِ، فَالْمَطْلُوبُ فِي هَذَا الزَّمَانِ  
الْمَعَاوِنَةُ عَلَى هَذَا السَّفَرِ بِالْإِعْرَاضِ، وَتَرْكُ الْلَايْمَةِ وَالْاعْتَرَاضِ، إِلَّا  
مَا عَسَى أَنْ يَقْعُدْ نَادِرًا فَيَكُونُ غَنِيمَةً بَارِدَةً لَا قِيمَةَ لَهَا.

وَيَنْبَغِي<sup>(٤)</sup> أَنْ لَا يَتَوَقَّفَ الْعَبْدُ فِي سَيِّرِهِ عَلَى هَذِهِ الْغَنِيمَةِ، بَلْ  
يَسِيرُ وَلَوْ وَحِيدًا غَرِيبًا، فَانْفَرَادُ الْعَبْدِ فِي طَرِيقِ طَلْبِهِ دَلِيلٌ عَلَى  
صَدْقِ الْمَحْبَةِ .

وَمِنْ نَظَرِي فِي هَذِهِ الْكَلْمَاتِ الَّتِي تَضَمِنُهَا هَذِهِ الْوُرَيْقَةُ<sup>(٥)</sup>، عَلِمْتَ  
أَنَّهَا مِنْ أَهْمَّ مَا يَحْصُلُ بِهِ التَّعَاوُنُ عَلَى الْبَرِّ وَالتَّقْوَى، وَسَفَرُ الْهَجْرَةِ  
إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَهَذَا<sup>(٦)</sup> الَّذِي قَصَدَ مُسَطَّرُهَا<sup>(٧)</sup> بِكِتَابَتِهَا، وَجَعَلَهَا

(١) ط ، ق : «كُلَّ مَا تَرَى».

(٢) الْبَيْتُ لِلْمُتَبَّنِي فِي دِيْوَانِهِ (ص ٧١١ بِشَرْحِ الْوَاحِدِي).

(٣) ط : «وَلَا يَنْبَغِي» .

(٤) ط : «الْوَرَقَاتِ» ، ق : «الْوَرْقَةِ» .

(٥) ط ، ق : «وَهُوَ» .

(٦) ط : «سَطْرُهَا» .

(٧) ط : «تَوَافِي أَحَدًا» .

هديته المعجلة السابقة إلى أصحابه ورفقائه في طلب العلم. وأأشهدُ الله - وكفى بالله شهيداً - لو تُوافيه من أحدٍ<sup>(١)</sup> منهم لقابلها بالقبول، ولبادر إلى تفهمها وتتدبرها<sup>(٢)</sup>، وعَدَّها من أفضل ما أهدى صاحبُ إلى صاحبه، فإن غير هذا من ماجريات الرَّكْبِ الْخَرِيَّةِ، - وإن تطلعت [النفوس]<sup>(٣)</sup> إليها - ففائتها قليلة، وهي في غاية الرَّخص لكثرة جَالِبيها، وإنما الهدية النافعة كلمة من الحكمة<sup>(٤)</sup> يُهديها الرجل إلى أخيه المسلم.

ومن أراد هذا السفر فعليه بمرافقة الأموات الذين هم في العالم أحياء، فإنه يصلُّغ بمرافقتهم إلى مقصدِه، وليحذر من مرافقة الأحياء الذين في الناس أموات، فإنهم يقطعون [عليه]<sup>(٥)</sup> طريقه، فليس لهذا السالكُ أَنْفُعٌ من تلك المرافقة، وأوفقُ له من هذه المفارقة، فقد قال بعضُ من سلف<sup>(٦)</sup>: «شَتَّانَ بَيْنَ أَقْوَامٍ مَوْتَىٰ تَحْيَا الْقُلُوبُ بِذِكْرِهِمْ، وَبَيْنَ أَقْوَامٍ أَحْيَاءٍ تَمُوتُ الْقُلُوبُ بِمَخَالَطَتِهِمْ».

فما على العبد أضرٌ من عُشرائِه<sup>(٧)</sup> وأبناءِ جنسه، فإن نظره<sup>(٨)</sup>

(١) «وتدبّرها» ساقطة من ط.

(٢) زيادة من ط، ق.

(٣) «من الحكمة» ساقطة من ط.

(٤) من ط، ق.

(٥) ط: «بعض السلف».

(٦) ط: «عشائره».

(٧) ط: «فنظره».

(٨) ط، ق: «أين».

قاصر، وَهِمَتُهُ واقفٌ عند التشبيه بهم وبماهاتهم والسلوك أية<sup>(١)</sup> سَلَكوا، حتى لو دَخَلُوا جُحْرَ ضَبٍّ لأَحَبَّ أَن يَدْخُلَ<sup>(٢)</sup> معهم.

فمتى تَرَقَّتِ<sup>(٣)</sup> هِمَتُهُ من<sup>(٤)</sup> صحبتهم إلى صحبة من أشباههم مفقودة، ومحاسنهم وأثارهم الجميلة في العالم مشهودة<sup>(٥)</sup>، استحدث بذلك همة أخرى وعملا آخر، وصار بين الناس غريبا، وإن كان فيهم [مشهوراً و]<sup>(٦)</sup> نسيبا، ولكنه غريب محظوظ يرى ما الناس فيه، وهم<sup>(٧)</sup> لا يرون ما هو فيه، يُقْيِّمُ لهم المعاذير ما استطاع، وينصّحُهم<sup>(٨)</sup> بجهده وطاقته، سائراً فيهم بعينين:

عين ناظرة إلى الأمر والنهي؛ بها يأمرهم وينهاهم، ويواлиهم ويعاديهم، ويؤدي إليهم<sup>(٩)</sup> الحقوق، ويستوفيها عليهم.

وعين ناظرة إلى القضاء والقدر، بها يَرْحَمُهم ويدعو لهم ويستغفر لهم، ويلتمس لهم وجوه المعاذير فيما لا<sup>(١٠)</sup> يُخلُّ بأمرٍ

(١) ط، ق: «يدخله».

(٢) ط: «صرف».

(٣) ط: «عن».

(٤) ط، ق: «موجودة».

(٥) من ط.

(٦) «هم» ساقطة من ط.

(٧) ط: «يحضهم».

(٨) ط: «لهم».

(٩) في الأصل: «لم».

(١٠) سورة الأعراف: ١٩٩.

ولا يعود بنقضِ شرعٍ، قد وسَعَتْهُم بسطتهُ ورحمتهُ ولينهُ ومعدرتُهُ، وافقاً عند قوله تَعَالَى: «خُذِ الْعَفْوَ وَأْمُرْ بِالْمَعْرُوفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَنِحِلِينَ»<sup>(١)</sup>، متدرِّباً لما تضمَّنته هذه الآية من حسن المعاشرة مع الخلق، وأداء حقِّ الله فيهم، والسلامة من شرهم. فلو أخذ الناس كُلُّهم بهذه الآية لكتَّبُهم وشَفَّتُهم؛ فإن العفو ما عَفَا من أخلاقهم، وسَمَحَتْ به طبائعهم، ووسَعَهم<sup>(٢)</sup> بذلِّه من أموالهم وأخلاقهم؛ فهذا ما منهم إِلَيْهِ.

وأما ما يكون منه إِلَيْهم؛ فأمرهم بالمعروف، وهو ما تَشَهُّدُ به العقولُ وتَعْرِفُ حُسْنَهُ، وهو ما أمر الله به.

واما ما يتَّقِيُّ به أَذَى جاهِلِهِم؛ فالإعراضُ عنهم<sup>(٣)</sup>، وتركُ الانتقام لنفسه والانتصار لها.

فأَيُّ كمالٍ للعبدِ وراءَ هذا؟

وأَيْ معاشرة وسياسة للعالَمِ أَحْسَنُ من هذه المعاشرة والسياسة؟ ولو فَكَرَ الرَّجُلُ في كل شَرٍ يَلْحِقُهُ من العالَم - أعني الشَّرَّ الحقيقِيَّ الذي لا يُوجِبُ له الرُّفْعَةُ والرُّولْفَى من الله - وَجَدَ سَبَبَهُ الإِخْلَالُ بهذه الثَّلَاثِ أو ببعضِها<sup>(٤)</sup>، وإِلا فمع القِيامِ بها، فكل ما

(١) في الأصل: «ووسعه».

(٢) ط: «عنه».

(٣) ط: «بعضها».

(٤) «كان» ساقطة من ط.

يَحْصُلُ لِهِ مِنَ النَّاسِ فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ وَإِنْ كَانَ<sup>(۱)</sup> شَرًّا فِي الظَّاهِرِ، فَإِنَّهُ مُتَوَلِّدٌ<sup>(۲)</sup> مِنَ الْقِيَامِ<sup>(۳)</sup> بِالْأَمْرِ [بِالْمَعْرُوفِ]<sup>(۴)</sup>، وَلَا يَتَوَلَّهُ مِنْهُ إِلَّا خَيْرٌ وَإِنْ وَرَدَ فِي حَالَةٍ شَرًّا وَأَذَى؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ جَاءُوكُمْ بِالْإِلْفَكِ عَصِبَةٌ مُّنْكَرٌ لَا تَحْسِبُوهُ شَرًا لَكُمْ بَلْ هُوَ خَيْرٌ لَكُمْ﴾<sup>(۵)</sup>، وَقَالَ تَعَالَى لِنَبِيِّهِ: ﴿فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي أَمْرٍ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ﴾<sup>(۶)</sup>.

وَقَدْ تضَمَّنَتْ هَذِهِ الْكَلِمَاتُ مِرَاعَةً حَقِّ اللَّهِ وَحْقَ الْخَلْقِ؛ فَإِنَّهُمْ إِمَّا أَنْ يُسَيِّئُوا فِي حَقِّ اللَّهِ أَوْ فِي حَقِّ رَسُولِهِ؛ فَإِنْ أَسَاءُوا فِي حَقِّكَ فَقَابِلُ ذَلِكَ بِعَفْوِكَ عَنْهُمْ، وَإِنْ أَسَاءُوا فِي حَقِّي فَاسْأَلْنِي أَغْفِرْ لَهُمْ وَأَسْتَجْلِبْ قُلُوبَهُمْ، وَأَسْتَخْرُجْ مَا عَنْهُمْ مِنَ الرَّأْيِ بِمَشَاوِرِهِمْ، فَإِنْ ذَلِكَ أَحْرَى فِي اسْتِجْلَابِ طَاعَتِهِمْ وَبِذَلِيلِهِمْ<sup>(۷)</sup> النَّصِيحَةُ، فَإِذَا عَزَمْتَ عَلَى أَمْرٍ<sup>(۸)</sup> فَلَا اسْتِشَارَةَ بَعْدَ ذَلِكَ، بَلْ تَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ<sup>(۹)</sup>، وَامْضِ لِمَا عَزَمْتَ عَلَيْهِ مِنْ أَمْرِكَ<sup>(۱۰)</sup>؛ فَإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ.

(۱) ط، ق: «يتولد».

(۲) «الْقِيَامِ» ساقطة من ط.

(۳) من ط.

(۴) سورة النور: ۱۱.

(۵) سورة آل عمران: ۱۵۹.

(۶) ط: «بذل».

(۷) «عَلَى أَمْرِ» ساقطة من ط.

(۸) «عَلَى اللَّهِ» ساقطة من ط.

(۹) في الأصل: «أمره».

(۱۰) من ط، ق.

فهذا وأمثاله [من الأخلاق]<sup>(١)</sup> التي أَدَبَ اللَّهُ بِهَا رَسُولَهُ، وَقَالَ فِيهِ: «وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ»<sup>(٢)</sup>. قَالَتْ عَائِشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: «كَانَ خُلُقُهُ الْقُرْآنَ»<sup>(٣)</sup>.

وَهَذِهِ لَا تَتِيمُ<sup>(٤)</sup> إِلَّا بِثَلَاثَةِ أَشْيَاءَ:

أَحَدُهَا: أَنْ يَكُونَ الْعُودُ طَبِيبًا، فَأَمَّا إِذَا<sup>(٥)</sup> كَانَ الطَّبِيعَةُ جَافِيَةً غَلِيقَيَّةً يَابِسَةً عَسْرًا عَلَيْهَا مَزاولَةُ ذَلِكَ عِلْمًا وَإِرَادَةً وَعَمَلاً، بِخَلَافِ الطَّبِيعَةِ الْمُنْقَادَةِ الْلَّيْنَةِ السَّلِيسَةِ الْقِيَادَةِ، فَإِنَّهَا مُسْتَعِدَّةٌ إِنَّمَا تُرِيدُ الْحَرَثَ وَالْبَذْرَ.

الثَّانِي: أَنْ تَكُونَ النَّفْسُ قَوِيَّةً غَالِبَةً قَاهِرَةً لِدَوَاعِي الْبَطَالَةِ وَالْغَيَّ وَالْهُوَى، فَإِنْ هَذِهِ أَعْدَاءُ الْكَمَالِ، فَإِنْ لَمْ تَقُوِّ النَّفْسُ عَلَىٰ قَهْرِهَا إِلَّا لَمْ تَرْكِ مَغْلُوبَةً مَقْهُورَةً.

الثَّالِثُ: عِلْمٌ شَافِ بِحَقَائِقِ الْأَشْيَاءِ، وَتَنْزِيلُهَا<sup>(٦)</sup> مَنَازِلَهَا، يَمْيِيزُ بَيْنَ الشَّحْمِ وَالْوَرَمِ، وَالْزَّجَاجَةِ وَالْجَوَهْرَةِ.

(١) سورة القلم: ٤.

(٢) أخرجه البخاري في الأدب المفرد (٣٠٨) من طريق يزيد بن بابنوس عنها. وأخرجه أحمد (٦/٩١، ١١٢، ١١١، ١٨٨) ومسلم (٧٤٦) وابن ماجه (٢٣٣٣) من طرق أخرى عنها.

(٣) ط، ق: «وَهَذَا لَا يَتِيم».

(٤) ط: «إِنْ».

(٥) «عَلَىٰ قَهْرِهَا... تَنْزِيلُهَا» ساقطة من ق.

فإذا اجتمعت فيه هذه الخصال الثلاثة<sup>(١)</sup>، وساعدَه التوفيق فهو من القسم الذين<sup>(٢)</sup> سبقَت لهم من ربهم الحُسْنَى، وتمَّت لهم العناية. وهؤلاء هم القسم الأول المذكورون في قول النبي ﷺ: «مَثُلَ ما بَعْثَنِي اللَّهُ بِهِ مِنَ الْهُدَىٰ وَالْعِلْمِ» الحديث، وقد تقدم.

## فصل

ثم ذكر الشيخ - رضي الله عنه وأرضاه - أخبار الرَّكْبِ وأشياءَ، إلى أن قال: هذا، وأول الأمر وآخره: إنما هو معاملةُ الله وحده، والانقطاعُ إليه بِكُلِّيَّةِ القلبِ، ودُوَامُ الافتقارِ إليه، فلو وَقَى العبدُ هذا المقامَ حَقَّهُ لرأى العجبَ العجيبَ من فضلِ ربِّه وبِرِّه ولطفِه ودفاعِه عنه، والإقبالُ بقلوبِ عبادِه إليه، وإسكانِ الرحمةِ والمحبةِ له في قلوبِهم، ولكن نقول: ربَّنا غَلَبَ علينا لُؤْمَنَا، وجهلَنَا وظلمَنَا وإساءَتُنا من أدلَّ شيءٍ منه، فها نحن مُقرُون بالتفريط والتقصير، ومن ادعى منا عنده وجاهةً فليس إلاً ذليلٌ حقيرٌ، فإن تكلَّنا إلى أنفسِنا تكَلَّنا إلى ضيَّعَةٍ وعجزٍ وذنبٍ وخطيئةٍ؛ فوا حسرتاه ووا أسفاه على رضاك! ولو غضب كل أحدٍ سواك، وعلى إيثار طاعتِك ومحبتك على ما سواهما، وعلى صدق المعاملة معك.

**فليتَكَ تَحْلُوُ الْحَيَاةُ مَرِيرَةٌ وَلَيْتَكَ تَرْضَى وَالْأَنَامُ غِضَابٌ**

(١) ط: «الثلاث».

(٢) ط: « فهو القسم الذي».

وليتَ الذي بيني وبينك عامرٌ وبيني وبين العالمين خرابٌ  
إذا صَحَّ منكَ الْوُدُّ فالكلُّ هَيْنَ وَكُلُّ الذي فوقَ الترابِ ترابٌ<sup>(١)</sup>

وقد كان يُعنى من كثير من هذا التطويل ثلاثُ كلماتٍ كان يكتب بها بعضُ السلف إلى بعضٍ، فلو نقشها العبدُ في لوح قلبه يقرؤها على عدد الأنفاس لكان ذلك بعض ما يستحقه، وهي: «من أصلح سريرته أصلح الله علانيته، ومن أصلح ما بينه وبين الله أصلح الله ما بينه وبين الناس، ومن عمل لآخرته كفاه الله مؤونة دنياه».

وهذه الكلمات برهانها وجودُها، ولميّتها إثباتها، وال توفيق بيد الله، ولا إله غيره ولا رب سواه.

ثم قال رضي الله عنه وأرضاه: وليعذر الأصحابُ في هذه الكلمات؛ فإنها والله نَقْشٌ مصدورٌ، وتنفسٌ مَحْرُورٌ.

أقلُّ طرفٍ لا أرى مَنْ أَحِبُّهُ وفي الحَيِّ مَنْ لا أَحِبُّ كثيرون  
 فهو نفسُ مَنْ قد أكلَ بعضه بعضاً، فهو المبتدأ والخبر، ومنه  
 الغناء ومنه الطرب.

ما في الخيامِ أخو وجِيدٌ يطارحه حديثَ ليلي ولا صَبٌ يجاريَه  
 فأحَبَّ مُحِبُّكم مطارحةً من بعْدَتْ عنده دياره، وشَطَّ عنه مَزاره؛  
 فهو كما قيل:

(١) الأولان من قصيدة طويلة لأبي فراس الحمداني في ديوانه (٢٤). والبيت الثالث ضمن قصيدة للمنتبي (ص ٦٨٧ بشرح الواحدى).

[مِنْيَ] وَإِنْ بَعْدَتْ عَلَيَّ دِيَارُهُ  
 إِنْ لَمْ تَصِلْهُ تَقْطُعَتْ أَعْشَارُهُ  
 أَسْفَا عَلَيْكَ وَمَا انْقَضَتْ أَوْطَارُهُ  
 لَا يَسْتَفِقُ مِنْ الْغَرَامِ وَكُلُّمَا نَحْوُكَ عَنْهُ تَهْتَكْتُ أَسْتَارُهُ<sup>(١)</sup>  
 وَكُلُّ ذِي شَجُوْنِ يَصْرُفُ هَذَا وَأَمْثَالَهُ إِلَى شَجُوْنِهِ، وَهَذَا مَا يَسْتَرُ وَحْدَهُ  
 إِلَيْهِ الْمَكْرُوبُ بَعْضُ الْاسْتِرَاخَ، وَهِيَهَاتِ هِيَهَاتِ إِنَّ الْقَلْبَ لَنْ يَقْرَرَ  
 لِهِ قَرَارٌ حَتَّى يُوضَعَ فِي مَوْضِعِهِ، وَيَسْتَقِرَّ فِي مُسْتَقِرٍّ الَّذِي لَا مَقْرَرَ لَهُ  
 سِواهُ، كَمَا قِيلَ :  
 إِذَا مَا وَضَعْتَ الْقَلْبَ فِي غَيْرِ مَوْضِعٍ بَغْيَرِ إِنَاءٍ فَهُوَ قَلْبٌ مُضَيَّعٌ  
 وَتَحْتَ هَذَا الْبَيْتِ مَعْنَى شَرِيفٌ جَدًا؛ قَدْ شَرَحْتُهُ فِي كِرَاسِيٍّ  
 مَفْرَدَةٍ<sup>(٢)</sup>، وَاللَّهُ أَعْلَمُ .

هَذَا آخِرُ مَا ذَكَرَهُ الشَّيْخُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَأَرْضَاهُ فِي هَذَا الْبَابِ .  
 وَالْحَمْدُ لِلَّهِ وَحْدَهُ، وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ  
 وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ .

تمّت

(١) الأبيات من قصيدة للصريري في «فوات الوفيات» (٤ / ٣٠١). وأورد المؤلف ثلاثة منها في «روضة المعين» (ص ٢١).

(٢) وانظر كلام شيخ الإسلام ابن تيمية عليه في «مجموع الفتاوى» (٩ / ٣١٦-٣١٩).

## **الفهارس**

|     |                        |
|-----|------------------------|
| ٩٧  | * فهرس الآيات          |
| ١٠١ | * فهرس الأحاديث        |
| ١٠٢ | * فهرس الشعر           |
| ١٠٤ | * فهرس الأعلام         |
| ١٠٥ | * فهرس الفوائد العلمية |
| ١٠٥ | - التفسير وعلوم القرآن |
| ١٠٦ | - الحديث               |
| ١٠٧ | - اللغة وال نحو        |
| ١٠٧ | - فوائد متفرقة         |
| ١٠٩ | * فهرس الموضوعات       |

## فهرس الآيات

- ٥٤ ﴿ وَلَنْكَفِرُوكُمْ عَذَابُ أَيْمَانٍ ۝ ﴾ [البقرة / ١٠٤]
- ٥٦ ﴿ إِذْ تَبَرَّأُ الَّذِينَ أَتَيْمُوا مِنَ الَّذِينَ أَتَبَعُوكُمْ ۝ ﴾ [البقرة / ١٦٦ - ١٦٧]
- ٧ ﴿ لَيْسَ الِّرَّأْسَ أَنْ تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ ۝ ﴾ [البقرة / ١٧٧]
- ٤٣ ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُبَّ عَلَيْكُمْ أَصْيَامٌ ۝ ﴾ [البقرة / ١٨٣]
- ١٣ ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَنْقِرُوهَا ۝ ﴾ [البقرة / ١٨٧]
- ١٢ ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَنْتَدِرُوهَا ۝ ﴾ [البقرة / ٢٢٩]
- ٨٩ ﴿ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَكْمَمِ ۝ ﴾ [آل عمران / ١٥٩]
- ٤٢ ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَطْبَعُوا اللَّهَ وَأَطْبَعُوا الرَّسُولَ وَأَفْلَى الْأَمْرُ مِنْكُمْ ۝ ﴾ [النساء / ٥٩]
- ٢٥ ﴿ فَلَا وَرِبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَقَّ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ۝ ﴾ [النساء / ٦٥]
- ٣٣ ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُوْنُوا قَوَّمِينَ بِالْقِسْطِ شَهَادَةً لِلَّهِ ۝ ﴾ [النساء / ١٣٥]
- ٤٣ ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَوْفُوا بِالْمُعْهُودِ ۝ ﴾ [المائدة / ١]
- ٤ ﴿ وَتَسَاوَنُوا عَلَى الْأَنْزِلِ وَالثَّقَوْيِ ۝ ﴾ [المائدة / ٢]
- ٣٥ ﴿ كُوْنُوا قَوَّمِينَ لِلَّهِ شَهَادَةً بِالْقِسْطِ ۝ ﴾ [المائدة / ٨]
- ٤٦ ﴿ فَإِنْ يَكْفُرُوهُمْ هُنَّا هُنُّا لَكُمْ فَقَدْ وَكَلَّا لَهُمَا قَوْمًا لَيْسُوا بِهَا يُكَفِّرُوكُمْ ۝ ﴾ [الأنعام / ٨٩]
- ٥١ ﴿ الْمَصَ ۝ كَتَبْ أُنْزَلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُنْ فِي صَدَرِكَ حَسْجٌ ۝ ﴾ [الأعراف / ١ - ٣]
- ٥٣ ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ أَفْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَبَ بِيَأْيِتِهِ ۝ ﴾ [الأعراف / ٣٧ - ٣٩]

- ٨٨ ﴿ خَذِ الْعَفْوَ وَأْمُرْ بِالْمَعْرِفَةِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَهَلِينَ ﴾ [الأعراف/ ١٩٩]
- ٤٧ ﴿ لَيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيْتِنَا وَيَحْيَى مَنْ حَيَّ عَنْ بَيْتِنَا ﴾ [الأنفال/ ٤٢]
- ٢٢ ﴿ فَرَبِّصُوا إِنَّا مَعَكُمْ مُّتَرَصِّصُونَ ﴾ [التوبه/ ٥٢]
- ٥٩ ﴿ وَالسَّيِّقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ ﴾ [التوبه/ ١٠٠]
- ٧٨ ﴿ فَبَشِّرْنَاهَا بِإِشْحَقَ وَمِنْ وَلَدِهِ إِشْحَقَ يَعْقُوبَ ﴾ [هود/ ٧١]
- ٨٤ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِيَّةً لِمَنْ خَافَ عَذَابَ الْآخِرَةِ ﴾ [هود/ ١٠٣]
- ٦٢ ﴿ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَاقَتْ أُوْرَيْهَ يَقْدَرِهَا ﴾ [الرعد/ ١٧]
- ٥٤ ﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدَّوْا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ زَدَنَاهُمْ عَذَابًا ﴾ [النحل/ ٨٨]
- ٥٠ ﴿ مَنْ يَهْدِي اللَّهُ فَهُوَ الْمُهَدِّدُ ﴾ [الكهف/ ١٧]
- ٧٥ ﴿ بَلْ عِبَادُ مُكْرَمُونَ ﴾ [الأنبياء/ ٢٦]
- ٢٢ ﴿ قُلْ رَبِّيْ أَحَكُمُ بِالْحَقِّ وَبِنَا الرَّحْمَنُ ﴾ [الأنبياء/ ١١٢]
- ٨٩ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ جَاءُوكُمْ بِالْإِنْقِبَاعِ عَصَبَةٌ مِّنْكُمْ ﴾ [النور/ ١١]
- ٤٠ ﴿ قُلْ أَطِيعُو اللَّهَ وَأَطِيعُو الرَّسُولَ ﴾ [النور/ ٥٤]
- ٥٩ ﴿ وَقَدْمَنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْثُورًا ﴾ [الفرقان/ ٢٣]
- ٦٦ ﴿ يَنْكِتَنِي أَخْدُثُ مَعَ الْرَّسُولِ سَيِّلًا ﴾ [الفرقان/ ٢٧]
- ٥١ ﴿ وَيَوْمَ يَعْصُ الظَّالِمُونَ عَلَى يَدَيْهِ ﴾ [الفرقان/ ٢٧ - ٢٩]
- ٧٠ ﴿ وَرَى الْجِنَّالَ تَحْسِبَهَا جَامِدَةً ﴾ [النمل/ ٨٨]

- ٣١ ﴿ أَلَيْهِ أَوْكَ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ [الأحزاب / ٦]
- ٣٩ ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِينَ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا ﴾ [الأحزاب / ٣٦]
- ٥٢ ﴿ يَوْمَ تُقْلَبُ وُجُوهُهُمْ فِي الْأَنَارِ ﴾ [الأحزاب / ٦٨ - ٦٩]
- ٧٤ ﴿ وَهَلْ أَتَنَاكَ نَبَؤَةً الْخَصِيمِ ﴾ [ص / ٢١]
- ٦٧ ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَمٍ لِلْعَيْدِ ﴾ [فصلت / ٤٦]
- ٥٢ ﴿ الْأَخْلَاءَ يَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ ﴾ [الزخرف / ٦٧]
- ٧ ﴿ فَالَّتِي الْأَغْرَابُ إِمَّا قُلَّ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا ﴾ [الحجرات / ١٤]
- ٧١ ﴿ هَلْ أَنْتَ حَدِيثٌ صَيِّفٌ إِبْرَاهِيمَ الْكَرِمِينَ ﴾ [الذاريات / ٢٤ - ٣٠]
- ٨٢ ﴿ فَلَخَرَجَنَّا مِنْ كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الذاريات / ٣٥ - ٣٦]
- ٨٣ ﴿ وَرَرَكَاهَا فِيهَا آيَةً لِلَّذِينَ يَخَافُونَ الْعَذَابَ الْأَلِيمَ ﴾ [الذاريات / ٣٧]
- ١٦ ﴿ فَنَرَوُا إِلَى اللَّهِ ﴾ [الذاريات / ٥٠]
- ٦٥ ﴿ وَالَّذِينَ إِمَّا نَفَرُوا وَإِنْتَهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَانِهِمْ ﴾ [الطور / ٢١]
- ٢٣ ﴿ إِنَّهُ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ [النجم / ٤]
- ٢٩ ﴿ فَلَا أَقِسْمُ بِمَوْقِعِ النُّجُومِ ﴾ [الواقعة / ٧٥ - ٧٧]
- ٦٠ ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأَمَّةِ نَبِيًّا رَشُوْلا مِنْهُمْ ﴾ [ال الجمعة / ٤ - ٢]
- ٦١ ﴿ الَّذِينَ حُمِّلُوا الْتَّوْرَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا ﴾ [ال الجمعة / ٥]
- ٤٣ ﴿ يَأْتِيهَا الَّذِينَ إِمَّا نَفَرُوا إِذَا نُوِّيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ ﴾ [ال الجمعة / ٩]

- ٩٠ ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم / ٤]
- ٣٠ ﴿ لَا أُفَسِّمُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ [القيامة / ١ - ٤]
- ٢٦ ﴿ بَلِ الْإِنْسَنُ عَلَىٰ نَفْسِهِ بَصِيرَةٌ ﴾ [القيامة / ١٤ - ١٥]
- ٧٤ ﴿ هَلْ أَنْتَكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ﴾ [النازعات / ١٥]
- ٣٠ ﴿ فَلَا أُفَسِّمُ بِالْخَسِنِ ﴾ [التكوير / ١٥ - ١٩]
- ٨٤ ﴿ سَيَدْرُكُ مَنْ يَخْشَىٰ ﴾ [الأعلى / ١٠]
- ٧٤ ﴿ هَلْ أَنْتَكَ حَدِيثُ الْغَنِيَّةِ ﴾ [الغاية / ١]

## فهرس الأحاديث

|    |                    |                                          |
|----|--------------------|------------------------------------------|
| ٦  | التواس بن سمعان    | «جئتَ تسأّل عن البرّ والاشم»             |
| ٤٤ | ابن عمر            | «على المرء السمع والطاعة...»             |
| ٦٣ | زيد بن ثابت        | «فربّ حاملٍ فقه إلى من هو أفقه منه»      |
| ٩٠ | عائشة              | «كان خلقه القرآن»                        |
| ٧٦ | -                  | «ما بال أقوام يقولون كذا»                |
| ٦١ | أبو موسى الأشعري   | «مثل ما بعثني الله به من الهدى...»       |
| ٩  | أبو هريرة          | «من صام رمضان إيماناً واحتساباً...»      |
| ٩  | أبو هريرة          | «من قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً...» |
| ١٩ | عبدالله بن عمرو    | «المهاجر من هجر ما نهى الله عنه»         |
| ١٧ | عائشة              | «وأعوذ بك منك»                           |
| ١٧ | البراء بن عازب     | «لا ملحاً ولا منجاً منك إلّا إلّي»       |
| ٤٤ | المقدام بن معدیکرب | «يوشك رجلٌ شبعان متکيء...»               |

## فهرس الشعر

| الصفحة | القائل            | البحر  | القافية  |
|--------|-------------------|--------|----------|
| ٢٩     | مسلم بن معبد      | وافر   | دواءُ    |
| ٢٣     | جميل              | طويل   | قريبُ    |
| ٩٢     | أبو فراس الحمداني | طويل   | غضابُ    |
| ٢٩     | امرأة القيس       | متقارب | أَفِرْ   |
| ٩٢     | -                 | طويل   | كثيرُ    |
| ٢٦     | -                 | طويل   | السرائرُ |
| ٩٣     | الصرصري           | كامل   | ديارهُ   |
| ٦٨     | الخنساء           | وافر   | نفسِيُّ  |
| ٩٣     | -                 | طويل   | مضيقُ    |
| ٥٨     | -                 | بسيط   | منقطعٍ   |
| ٢٧     | -                 | وافر   | بذاكا    |
| ٨٥     | المتنبي           | بسيط   | إجمالُ   |
| ٥٨     | أبو تمام          | كامل   | الأولِ   |
| ٢٢     | -                 | منسرح  | نَدِمًا  |

٣

ابن القيم

فَسَلِّمُوا

٦٩

-

الدُّعَائِمِ

٥٠

-

عِيَانًا

٩٢

-

يَجَارِيهِ

## فهرس الأعلام

|        |                     |
|--------|---------------------|
| ٧٩، ٧١ | إبراهيم عليه السلام |
| ٤٥     | أحمد بن حنبل        |
| ٧٨     | إسحاق عليه السلام   |
| ٧٨     | إسماعيل عليه السلام |
| ٤١     | البخاري             |
| ٢٨     | أبو Bakr الصديق     |
| ٤١     | الزهري              |
| ٤٠     | الشافعى             |
| ٨      | طلق بن حبيب         |
| ١٥     | عبد القادر الجيلاني |
| ٢٥     | قتادة               |
| ٨٢     | لوط عليه السلام     |
| ٧٤     | موسى عليه السلام    |
| ٦      | النواس بن سمعان     |
| ٧٨     | هاجر                |
| ٧٨     | يعقوب عليه السلام   |

## فهرس الفوائد العلمية

### \*التفسير وعلوم القرآن

|    |                                                                 |
|----|-----------------------------------------------------------------|
| ٧  | خصال البر في القرآن                                             |
| ١٩ | الاقتران بين الإيمان والهجرة في القرآن                          |
| ٥٦ | تفسير الآيتين ١٦٦ - ١٦٧ من سورة البقرة                          |
| ٨٩ | تفسير الآية ١٥٩ من سورة آل عمران                                |
| ٤٢ | تفسير الآية ٥٩ من سورة النساء                                   |
| ٢٥ | تفسير الآية ٦٥ من سورة النساء                                   |
| ٣٣ | تفسير الآية ١٣٥ من سورة النساء                                  |
| ٤  | تفسير الآية الثانية من سورة المائدة                             |
| ٥٣ | تفسير الآيات ٣٧ - ٣٩ من سورة الأعراف                            |
| ٥٩ | تفسير الآية ١٠٠ من سورة التوبة                                  |
| ٤٠ | تفسير الآية ٥٤ من سورة النور                                    |
|    | تفسير الآيات ٢٤ - ٣٠ من سورة الذاريات وبيان ما تضمنت من الأسرار |
| ٧١ |                                                                 |
| ٦٥ | تفسير الآية ٢١ من سورة الطور                                    |
| ٦٠ | تفسير الآيات ٢ - ٤ من سورة الجمعة                               |

## \* الحديث

الهجرة نوعان: هجرة بالجسم وهجرة بالقلب

معنى قوله ﷺ: «وأعوذ بك منك»

شرح حديث: «مثلك ما بعثني الله به من الهدى...»

## \* اللغة وال نحو

معنى البر والتقوى والفرق بينهما

اشتقاق التقوى

الفرق بين الإثم والعدوان

معنى «اللي»

معنى «أولي الأمر»

الفرق بين الإسلام والإيمان

سبب تصدير القسم بلا النافية

سبب تصدير الكلام بصيغة الاستفهام

السر في إعادة الفعل في قوله تعالى: ﴿وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُول﴾

الخلاف بين النحوين في تقدير الممحذوف في قوله تعالى:

﴿فَلَا تَشْيِعُوا الْمَوَىٰ أَنْ تَعْدُلُوا﴾

## فوائد متفرقة

|    |                                            |
|----|--------------------------------------------|
| ٣  | مطلع القصيدة الميمية للمؤلف                |
| ٨١ | وعد المؤلف بتأليف كتاب في أدلة القرآن      |
| ٩٣ | رسالة للمؤلف في شرح بيت                    |
| ١٢ | أمثلة من الأسماء التي علق الله بها الأحكام |
| ٤٦ | وجوب رد موارد النزاع إلى الله والرسول      |
| ٧٩ | «العليم الحكيم» متضمنان لجميع صفات الكمال  |

## فهرس الموضوعات

|                                                                                                                            |    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| * مقدمة التحقيق .. . . . .                                                                                                 | ٥  |
| استعراض مباحث هذه الرسالة .. . . . .                                                                                       | ٥  |
| طبعاتها .. . . . .                                                                                                         | ٦  |
| الأصول المعتمدة في هذه الطبعة .. . . . .                                                                                   | ٧  |
| منهج التحقيق .. . . . .                                                                                                    | ٩  |
| نماذج من النسخ الخطية .. . . . .                                                                                           | ١١ |
| * النص المحقق                                                                                                              |    |
| مقدمة المؤلف .. . . . .                                                                                                    | ٣  |
| تفسير قوله تعالى: «وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبَرِّ وَالْتَّقْوَىٰ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعَدْوَنِ» .. . . . . | ٤  |
| بيان أن هذه الآية اشتملت على جميع مصالح العباد في<br>معاشرهم ومعادهم .. . . . .                                            | ٤  |
| البر والتقوى جماع الدين كله .. . . . .                                                                                     | ٥  |
| حقيقة «البر» واشتقاق هذه المادة وتصارييفها .. . . . .                                                                      | ٥  |
| خصال البر كما ذكرت في سورة البقرة .. . . . .                                                                               | ٧  |
| البر يشمل أصول الإيمان والشائع الظاهره والأعمال القلبية .. . . . .                                                         | ٧  |

|                                                         |    |
|---------------------------------------------------------|----|
| حقيقة «القوى» وخصالها .....                             | ٨  |
| قول طلق بن حبيب في حدّها .....                          | ٨  |
| سبب اقتران الإيمان للاحتساب .....                       | ٩  |
| الفرق بين البر والتقوى عند اقتران أحدهما بالآخر .....   | ١٠ |
| العلم بحدود ما أنزل الله هو العلم النافع .....          | ١١ |
| عدم العلم بها يؤدي إلى مفسدين .....                     | ١١ |
| أمثلة من الأسماء التي علق الله بها الأحكام .....        | ١٢ |
| عودة إلى تفسير الآية .....                              | ١٢ |
| الفرق بين «الإثم» و«العدوان» .....                      | ١٣ |
| واجب العبد بينه وبين الخلق، وواجبه بينه وبين الله ..... | ١٤ |
| كيف يتمُّ أداء هذين الواجبين .....                      | ١٤ |
| المقصود الأهم هو الهجرة إلى الله ورسوله .....           | ١٥ |
| الهجرة نوعان: هجرة بالجسم وهجرة بالقلب .....            | ١٦ |
| مبدأ الهجرة بالقلب ومتتها .....                         | ١٦ |
| معنى الفرار من الله إليه .....                          | ١٦ |
| معنى قوله ﷺ: «وأعوذ بك منك» .....                       | ١٧ |
| قوله ﷺ: «لا ملجاً ولا منجى منك إلَّا إِلَيْكَ» .....    | ١٧ |

|                                                           |                                                                                                                                              |
|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٩ .....                                                  | المقصود من الهجرة .....                                                                                                                      |
| ٢٠ .....                                                  | على العبد في كل وقت أن يهاجر إلى الله .....                                                                                                  |
| ٢٠ .....                                                  | سبب قوة هذه الهجرة وضعفها .....                                                                                                              |
| ٢١ .....                                                  | الهجرة إلى الرسول ﷺ وغربة السالكين في طريقها .....                                                                                           |
| ٢٣ .....                                                  | حثّ هذه الهجرة وبيان أنها مقتضى شهادة أن محمداً رسول الله                                                                                    |
| الصلور بحكمه .....                                        | المطلوب تحكيم الرسول ﷺ في جميع موارد النزاع وانشراح                                                                                          |
| ٢٥ .....                                                  | كيف يختبر العبد حاله في هذا الأمر .....                                                                                                      |
| ٢٨ .....                                                  | الفرق بين علم الحب وحال الحب .....                                                                                                           |
| ٢٨ .....                                                  | ذكر وجوه التأكيد في قوله تعالى: «فَلَا وَرِبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ<br>يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ...» .....                  |
| ٣١ .....                                                  | الكلام على قوله تعالى: «الَّتِي أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ» ...                                                              |
| ٣١ .....                                                  | الأولوية تتضمن عدة أمور .....                                                                                                                |
| ادعاء هذه الأولوية والمحبة ممن سعيه واجتهاده في الاستغفال |                                                                                                                                              |
| ٣٣ .....                                                  | بأقوال غير الرسول وتقريرها .....                                                                                                             |
| ٣٣ .....                                                  | تفسير قوله تعالى: «يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّازِينَ إِلَيْقَسْطِ شَهَدَاتَهُ<br>لِلَّهِ وَلَوْ عَلَىٰ أَنْفُسِكُمْ...» ..... |

|                                                                                                                                                                    |         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| معنى القيام بالقسط أو العدل .....                                                                                                                                  | ٣٤      |
| معنى الشهادة لله .....                                                                                                                                             | ٣٤      |
| الليُّ والإعراضُ المنهيُّ عنهمَا في الآية .....                                                                                                                    | ٣٨      |
| الليُّ هو التحريف، وقد يكون في اللفظ وقد يكون في المعنى<br>وجوب اتباع النصوص وإظهارها ودعوة الخلق إليها .....                                                      | ٣٨      |
| الكلام على قوله تعالى : « <b>قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْهِمَا حِلٌّ وَعَلَيْكُمْ مَا حُمِّلْتُمْ</b> » ..... | ٤٠      |
| تفسير قوله تعالى : « <b>يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُفْلِيَ الْأَمْرُ مِنْكُمْ</b> » .....                          | ٤٢      |
| سبب الخطاب في القرآن بقوله : « <b>يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا</b> » .....                                                                                       | ٤٣      |
| السرُّ في تكرار الفعل في « <b>أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ</b> » والجمع بين<br>الرسول وأولي الأمر تحت فعل واحد .....                                   | ٤٣      |
| معنى الرد إلى الله والرسول .....                                                                                                                                   | ٤٧ ، ٤٤ |
| معنى أولي الأمر .....                                                                                                                                              | ٤٥      |
| وجوب رد موارد التزاع إلى الله ورسوله .....                                                                                                                         | ٤٦      |
| حكم تحكيم غير الله والرسول .....                                                                                                                                   | ٤٧      |
| كل شر في الدنيا والآخرة سببه مخالفة الرسول، وكل خير<br>فيهما سببه طاعة الرسول .....                                                                                | ٤٨      |

|                                                                                                               |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| سعادة العبد في معرفة ما جاء به الرسول علماً والقيام به عملاً . ٤٩                                             |  |
| كمال هذه السعادة دعوة الخلق إليه وصبره وجهاده على تلك                                                         |  |
| الدعوة ..... ٤٩                                                                                               |  |
| راتب الكمال الإنساني الأربع ..... ٤٩                                                                          |  |
| ضلال من يزعم أن الهدایة لا تحصل بالوحی ..... ٥٠                                                               |  |
| كل من لم يتبع الوحی فإنما اتبع الباطل واتبع أولياء من دون الله ..... ٥١                                       |  |
| تفسير قوله تعالى : ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ أَفْرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَبَ بِثَابِتَتِهِ﴾ ..... ٥٣ |  |
| حكم الأتباع الأشقياء ..... ٥٦                                                                                 |  |
| قطع جميع الأسباب يوم القيمة إلا السبب الواصل بين العبد وبين ربه ..... ٥٧                                      |  |
| حكم الأتباع السعداء وبيان أنهم نوعان ..... ٥٩                                                                 |  |
| أقسام الخلائق في الدعوة والاستجابة ..... ٦١                                                                   |  |
| شرح حديث «مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم كمثل غيث . . .» ..... ٦١                                       |  |
| تشبيه القلوب بالأرضين الثلاثة ..... ٦٢                                                                        |  |
| النوع الثاني من الأتباع السعداء ..... ٦٥                                                                      |  |
| من أعظم التعاون على البر والتقوى : التعاون على سفر الهجرة إلى الله ورسوله ..... ٦٧                            |  |

|                                                                                              |    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| زادُ هذا السفر العلمُ الموروث عن خاتم الأنبياء ﷺ .....                                       | ٦٧ |
| طريقُ هذا السفر بذلِّ الجهد واستفراغ الْوَسْع .....                                          | ٦٨ |
| عليه أن لا يصبو في الحق إلى لومة لائم، وأن تهون عليه نفسه<br>في الله، وأن يتحلى بالصبر ..... | ٦٩ |
| مَرَكَبُ هذا السفر: صِدْقُ اللِّجَاءِ إِلَى اللهِ وَالانْقِطَاعُ إِلَيْهِ بِالْكَلِيلِ .     | ٦٩ |
| رأس مال الأمر وعموده في ذلك: دوامُ التَّفْكِيرِ وَالتَّدْبِيرِ<br>في آيات القرآن .....       | ٧٠ |
| نموذج من تدبر القرآن وتفهمه والإشراف على عجائبه وكنوزه .                                     | ٧١ |
| تفسير قوله تعالى: «هَلْ أَنَّكَ حَدَّيْثُ ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ الْمُكَرَّمِينَ...» ..         | ٧١ |
| ذكر بعض ما في هذه الآيات من الأسرار .....                                                    | ٧٢ |
| السرّ في افتتاح القصة بصيغة الاستفهام .....                                                  | ٧٣ |
| معنى «المكرمين» .....                                                                        | ٧٥ |
| الكلام على قوله «فَقَالُوا سَلَّمَ كُلَّمَا قَالَ سَلَّمَ» ..                                | ٧٥ |
| ذكر أنواع من المدح وأداب الضيافة وإكرام الضيافة في الآيات ..                                 | ٧٦ |
| إثبات العلم والحكمة لله وبيان أنهما متضمنان لجميع                                            |    |
| صفاتِ الكمال .....                                                                           | ٧٩ |
| طريقة القرآن في إثبات المعاد، وعزم المؤلف على التأليف فيها                                   | ٨١ |

|                                                                                                           |    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| سر الفرق بين الإسلام والإيمان في الآيتين .....                                                            | ٨٢ |
| الانتفاع بآيات الله وعجائبه لمن يؤمن بالمعاد ويخشى عذاب الله .....                                        | ٨٤ |
| طلب الرفيق لسفر الهجرة، ومواصلة السير ولو وحيداً غريباً ..                                                | ٨٤ |
| الغرض من تأليف هذه الرسالة وبيان أهميتها .....                                                            | ٨٥ |
| من أراد هذا السفر فعليه بمرافقة الأموات ، ويحذر من مرافقة الأحياء ..                                      | ٨٦ |
| علاقة هذا المسافر بعامة الناس ، وواجبه نحوهم .....                                                        | ٨٧ |
| الكلام على قوله تعالى: «خُذِ الْعَفْوَ وَأْمُرْ بِالْمَعْرِفَةِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَنَاحِلِينَ» ..       | ٨٨ |
| بيان أهمية هذه الخصال الثلاث .....                                                                        | ٨٨ |
| الكلام على قوله تعالى: «فَاقْعُفْ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَئْمَرِ...» ..      | ٨٩ |
| لا تتم هذه الخصال إلا بثلاثة أشياء: أن يكون العود طيباً، وأن تكون النفس قوية، وعلم شافي بحقائق الأشياء .. | ٩٠ |
| خاتمة الرسالة .....                                                                                       | ٩١ |
| أول الأمر وأخره: معاملة الله وحده والانقطاع إليه بكلية القلب                                              | ٩١ |

- ثلاث كلمات كان يكتب بها بعض السلف إلى بعض ..... ٩٢
- إشارة المؤلف إلى تأليف له في شرح معنى بيت ..... ٩٣
- \* الفهارس ..... ٩٥

\* \* \*



آثار الإمام ابن قيم الجوزية وما حلقها من أعمال  
(٥)

مطبوعات المجمع

# رسالة ابن القاسم إلى أحد إخوانه

تأليف  
الإمام أبي عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية  
(٧٥١ - ٦٩١)

تحقيق

عبد الله بن محمد المدفر

إشراف

بeker bin abdullah bin ayoub

تمويل

مؤسسة سليمان بن عبد العزيز الراجحي الخيرية

دار علم الفوائد  
للنشر والتوزيع

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مقدمة التحقيق

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على إمام المتقيين، نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فهذه رسالة لطيفة في معناها، سهلة في أسلوبها، مترابطة مقاصدتها، قليلة ورقاتها، غزيرة علومها، يحثُّ ابنُ القيم فيها (علاة الدين؟) على تعليم الخير، والنصح لكل من اجتمع به، ويبين الآثار المترتبة على ترك الدعوة والتعليم، فيذكر منها: محق البركة، وفساد القلب، وغفلته. ثم يبين آثار الغفلة إذا اجتمعت مع اتباع الهوى.

وينتقل للحديث باختصار عن المُنْعَم عليهم بعد أن تحدث عن ضدهم من الذين غفت قلوبهم، ويبين حاجة العبد إلى الهدایة من تسعه أوجه. ثم يتحدث عن أشرف أنواع المهتدين، وهو الذين يسألون ربهم أن يجعلهم أئمة يُهتدى بهم ﴿وَاجْعَلْنَا لِلنَّعِيْمِ إِمَامًا﴾ [الفرقان: ٧٤]، ويشرح السُّبْل الأربع التي تُنال بها هذه الإمامة.

ويأخذك المؤلف إلى نُقلة، ليشرح مسألة، هي: أن كل إنسان إنما يسعى فيما يحصل له به اللذة والنعيم، ويندفع به عنه أضداد ذلك، ويُعدد ستة أمور لا تتم اللذة إلا بها، ويبين حال كثير من الناس معها. ويؤكّد أنَّ اللذة التامة، وطيب العيش إنما يكون في معرفة الله وتوحيده والأنس به والشوق إلى لقائه، واجتماع القلب والهم عليه،

ويدلل على ذلك بكون الصلاة جعلت قرءة عين النبي ﷺ فيها، ثم يُمتعك المؤلف ويتحفك بذكر مشاهد الصلاة الستة، التي إذا اجتمعت لدى العبد في صلاته حصلت له قرءة العين واستراحة القلب.

ويختتم رسالته بأن ملأك هذا الشأن أربعة أمور: نية صحيحة، وقوه عالىة، ورغبة، ورهبة.

وقد اتبعت في التحقيق المنهج التالي:

- ١ - قدّمت للتحقيق بقسم تناولت فيه: توثيق نسبة الرسالة إلى مؤلفها، وأهميتها، ووصف النسخ المطبوعة والنسخ المخطوطة، وعنوان الرسالة، والشخص المرسلة إليه.
- ٢ - المقابلة بين النسخ، وإثبات الفروق بين نسخ ثلاث.
- ٣ - خرّجت الآيات والأحاديث وأكثر الآثار، ونقل كلام بعض العلماء على الأحاديث - في غير الصحيحين - تصحيحاً أو تضعيفاً.
- ٤ - خرّجت أكثر الأبيات الشعرية الواردة.
- ٥ - عرفت بالأعلام إلا المشهورين، مثل كبار الصحابة، وكبار أئمة الفقه والحديث.
- ٦ - أصلحت الأخطاء الإملائية من غير إشارة، واللغوية والنحوية بإشارة.
- ٧ - ماورد في النسخة الأصل من أخطاء أثبت صوابه في الصليب بين معکوفین [ ]، وأشارت في الحاشية إلى مصدر التصويب أو وجهه.

- ٨ - الأخطاء الطفيفة - كسقوط نقطة أو حرف - أصلحتها دون الإشارة إلى ذلك، كما لم أشر إلى الفروق بينها؛ تقليلًا من كثرة الحواشي، إلا إذا كان للسقط الطفيف وجه فأذكره وأشير إلى الفروق.
- ٩ - فهرست للآيات، والأحاديث، والآثار، والأقوال، والأعلام،  
والأبيات الشعرية، والكتب الواردة في الرسالة.
- ١٠ - إذا كانت نهاية الصفحة في المخطوطه أثناء آية فأشير جوار السطر إلى نهايتها بدون علامة.

وأشكر الله تعالى، فهو أهل الحمد والشكر، ثم أشكر كل من أسهم في إخراج هذا التحقيق فجزاهم الله عنّي وعن الإسلام خير الجزاء.  
وأستغفر الله - تعالى - على ما حصل في التحقيق من قصور؛ فهذا مما آتى الله الوقت، وبلغه العلم.

والله تعالى أعلم، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه.

عبدالله بن محمد المديفر  
ص. ب ١٢٣٧٠٦  
الرياض: ١١٧٥١  
fer@al-islam.com

دراسة موجزة للرسالة، ووصف نسخها

## دراسة موجزة للرسالة

### مدى صحة نسبة الرسالة لابن القيم

نَسَبْ هذه الرسالة إِلَى ابن القيم فضيلةُ الشَّيْخِ بَكْرِ أَبْو زَيْدِ<sup>(١)</sup>، وَلَمْ يُذَكِّرْ أَحَدًا نَسِيبَهَا قَبْلَهُ، فَلَعْلَهُ اعْتَمَدَ عَلَى مَا وَرَدَ فِي صَفْحَتِهَا الْأُولَى مِنْ نَسِيبَهَا إِلَيْهِ.

إِثْبَاتُ صِحَّةِ نَسِيبَهَا إِلَيْهِ يَحْتَاجُ إِلَى مَقَارِنَةٍ مِنْهَجِ هَذِهِ الرِّسَالَةِ بِمَنْهَجِ ابنِ الْقِيمِ فِي كِتَبِهِ الثَّابِتَةِ لَهُ، وَمَقَارِنَةٍ بَيْنَ نَصوصِهَا وَبَعْضِ نَصوصِهِ فِي كِتَبِهِ، وَبَيْنَ بَعْضِ عَبَاراتِهَا وَبَعْضِ عَبَاراتِهِ فِي كِتَبِهِ، فَإِلَى بَيَانِ ذَلِكَ :

أَوْلَأً : مَقَارِنَةٌ مِنْهَجِ الرِّسَالَةِ بِمَنْهَجِ ابنِ الْقِيمِ فِي كِتَبِهِ الثَّابِتَةِ لَهُ : تَكَلَّمُ عَدْدٌ مِنَ الْمُعاصرِينَ عَنْ مَنْهَجِ ابنِ الْقِيمِ وَأَسْلوبِهِ فِي الْكِتَابَةِ، فَذَكَرُوا عَدْدًا مِنَ الْمَنَاهِجِ وَالْأَسَالِيبِ الَّتِي اتَّبَعُهَا فِي التَّأْلِيفِ وَالْبَحْثِ، وَهَاهِي بَعْضُهَا، مَعَ المَقَارِنَةِ بَيْنَهَا وَبَيْنَ مَا وَرَدَ فِي هَذِهِ الرِّسَالَةِ .

١ - مِنْ خَصائِصِ مَنْهَجِهِ: الاعْتِمَادُ عَلَى الْأَدَلَةِ مِنَ الْكِتَابِ وَالسَّنَةِ<sup>(٢)</sup>. وَهَذِهِ الْخَصِيصةُ تَظَهُرُ جَلِيلًا فِي هَذِهِ الرِّسَالَةِ عَمَلِيًّا وَقُولِيًّا، أَمَّا الْعَمَلِيُّ فَيُظَهِرُ فِي مَوَاضِعِ عَدِيدَةٍ مِنَ الرِّسَالَةِ، وَأَمَّا الْقُولِيُّ، فَقَالَ حِينَما تَكَلَّمَ عَنِ الْأَصْوَلِ الَّتِي تَضَمَّنَتْهَا آيَةً (٢٤) مِنْ

(١) ابن قيم الجوزية، حياته وأثاره (ص ١٥٥).

(٢) المصدر السابق (ص ٤٨)؛ وابن قيم الجوزية، عصره و منهجه، عبد العظيم شرف الدين (ص ١٩٦).

سورة السجدة: «الثاني: هدايتهم بما أمر به على لسان رسوله ﷺ، لا بمقتضى عقولهم، وآرائهم، وسياساتهم، وأذواقهم، وتقليل أسلافهم بغير برهان من الله؛ لأنه قال: ﴿يَهُدُونَ إِلَيْنَا﴾ [السجدة: ٢٤] ص ١٩.

وقال عند الآية نفسها: «وفي ذلك دليلاً على اتباعهم ما أنزل الله على رسوله، وهدايتهم به وحده دون غيره من الأقوال والأراء والنحل والمذاهب، بل لا يهدون إلا بأمره خاصة» ص ٢٦.

وعقد فصلاً في المتابعة والاقتداء، ومما قال فيه: «... ولعل الأحاديث الثابتة والسنّة النبوية من جانبه ولا يلتفتون إلى ذلك، ويقولون: نحن مقلدون لمذهب فلان. وهذا لا يخلص عند الله ولا يكون عذرًا لمن تخلف عما علمه من السنّة عنده، فإن الله - سبحانه - إنما أمر بطاعة رسوله واتباعه وحده، ولم يأمر باتباع غيره...» ص ٤٢.

٢ - ومن منهجه: عدم التعصب لمذهب معين<sup>(١)</sup>. وفي الكلام السابق له دليل واضح عليه.

٣ - ومن منهجه: أنه يعرض النصوص أولاً ثم يستنبط منها، خلافاً لما درج عليه كثير من الفقهاء من قبل ومن بعد، فهم يعرضون المسألة ثم يؤيدونها بالدليل<sup>(٢)</sup>. وهذا المنهج ورد هنا في الرسالة ص ١٦ - ٢٧.

---

(١) المصادران السابقان: شرف الدين (ص ١٧٩)، وبكر أبو زيد (ص ٥٩).

(٢) شرف الدين (ص ١٨١).

٤ - ومن خصائص منهجه: الاستطراد<sup>(١)</sup>. وهو سمة بارزة في هذه الرسالة.

٥ - وتميز منهجه في أسلوبه: بالجاذبية وحسن التصوير<sup>(٢)</sup>. وهذا المنهج تجده في جميع صفحات الرسالة.

٦ - وتميز منهجه: بحسن الترتيب والسياق<sup>(٣)</sup>. وقد ظهر هذا جلياً في هذه الرسالة.

٧ - ومن خصائص منهجه: السعة والشمول، بحيث يستوعب الكلام في المسألة من جميع الجوانب<sup>(٤)</sup>. ويلحظ هذا بوضوح عند كلامه حول آية (٧٤) من سورة الفرقان ص ١٠، وكذلك عند الكلام على الآية (٢٤) من سورة السجدة، ص ١٧.

٨ - ومن خصائص أسلوبه: استشهاده بالشعر له أو لغيره<sup>(٥)</sup>. وجاء هنا مراراً استشهاده بالشعر لغيره.

هذه أهم المناهج والأساليب التي ظهرت في الرسالة.

ثانياً: مقارنة بعض نصوص هذه الرسالة بنصوص أخرى في كتبه: والنصوص المشابهة كثيرة، أكتفي بثلاثة منها:

١ - ورد في الرسالة (في الأصل): «... وهو لا يمكنه تركها

---

(١) ابن القيم من آثاره العلمية، لأحمد ماهر البُقري (ص ١٥٩)، وبكر أبو زيد (ص ٦١).

(٢) المصدران السابقان: البُقري ص ٢١٦، وبكر أبو زيد (ص ٦٧).

(٣) بكر أبو زيد (ص ٦٨).

(٤) المصدر السابق (ص ٥٦).

(٥) البُقري (ص ٢١١).

[أي الشهوات] وتقديم هذا المطلوب عليها إلا بأحد أمرين: إما حب متعلق، وإما فرق مزعج...» ص ٢٩.

وفي نسخة (ب، وج): «... إما حب مقلق...».

وقال ابن القيم في (روضة المحبين)<sup>(١)</sup>: «وأبعد القلوب من الله القلب القاسي، ولا يذهب قساوته إلا حب مقلق، أو خوف مزعج».

وقال في (الداء والدواء)<sup>(٢)</sup>: «الطريق الثاني المانع من حصول تعلق القلب [بعمل قوم لوط]: اشتغال القلب بما يبعده عن ذلك، ويحول بينه وبين الواقع فيه، وهو: إما خوف مقلق، أو حب مزعج».

٢ - ورد في الرسالة: «وقد اشتري - سبحانه - من المؤمنين أنفسهم، وجعل ثمنها جنته، وأجرى هذا العقد على يد رسوله وخليله وخيرته من خلقه... كيف يليق بالعالق أن يضيعها ويهملها ويبيعها بثمن بخس... وهل هذا إلا من أعظم الغبن الفاحش يوم التغابن؟» ص ٣١ - ٣٢.

وقال ابن القيم في (مدارج السالكين)<sup>(٣)</sup>: «فلما عرفوا عظمة المشتري، وفضل الشمن، وجلالة من جرى على يديه عقد التباعي، عرفوا قدر السلعة، وأن لها شأنًا، فرأوا من أعظم الغبن أن يبيعوها

---

(١) (ص ١٦٧).

(٢) (ص ٣١٠).

(٣) (٩/٣).

لغيره بثمن بخس . . . .».

٣ - ورد في الرسالة: «ومدار الدين على هذه القواعد الأربع، وهي: الحب والبغض، ويترتب عليهما الفعل والترك والعطاء والمنع، فمن استكمل أن يكون هذا كله لله استكمل الإيمان، وما نقص منها أن يكون لله، عاد بنقص إيمان العبد» ص ٣٦.

وقال ابن القيم في كتاب (الروح)<sup>(١)</sup>: «والدين كله يدور على أربع قواعد: حب وبغض، ويترتب عليهما فعل وترك، فمن كان حبه وبغضه وفعله وتركه لله فقد استكمل الإيمان، . . . وما نقص من أصنافه هذه الأربعة نقص من إيمانه ودينه بحسبه». هذه نماذج رأيت أنها تكفي للدلالة على المقصود عن ذكر غيرها.

ثالثاً: مقارنة بعض عبارات الرسالة بعبارات ابن القيم في كتبه:  
وردت في أول سطر من الرسالة بعد البسمة عبارة (الله المسؤول المرجو الإجابة)، فهل استعمل ابن القيم هذه العبارة في شيء من كتبه؟  
لقد وردت هذه العبارة كاملة في ثلاثة من كتبه<sup>(٢)</sup>. وورد الجزء الأول منها في مواضع عديدة من كتبه.  
ونحو هذا الكلام يقال على عباراته في خاتمة الرسالة.

---

(١) (ص ٥٦٢).

(٢) وردت في مقدمة كتاب اجتماع الجيوش الإسلامية، والوايل الصيب، وفي خاتمة كتاب الروح.

وكلمة (المَشَهُدُ وَالْمَشَاهِدُ) الواردتان في هذه الرسالة من الكلمات الدارجة عند ابن القيم في بعض كتبه<sup>(١)</sup>.  
النتيجة:

يتبيّن من خلال الأدلة المتنوعة السابقة أن نسبة الرسالة إلى ابن القيم صحيحة لا مرية فيها، ولا سيما أن فيها نقولاً عن ابن تيمية، ويُعدُّ ابن القيم أحد المكثرين في النقل عنه.  
أهمية هذه الرسالة:

على الرغم من صغر حجم هذه الرسالة إلا أنها حوت دررًا من كلام ابن القيم لم يشرها لنا في شيء من كتبه المطبوعة<sup>(٢)</sup>، كما حوت تفصيلاً لكلام أجمله في بعض كتبه، وبيان ذلك ما يأتي:  
١ - لم يتعرض في شيء من الكتب المطبوعة لذكر المشاهد الستة للصلوة التي تقر بها العين، ويستريح بها القلب.

٢ - لم يتعرض في شيء من كتبه المطبوعة لمثل الكلام الذي ذكره هنا حول قوله تعالى: «وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلَنَا قَبْلَهُ عَنْ ذِكْرِنَا» [الكهف: ٢٨].  
٣ - عند قوله تعالى في سورة الفاتحة: «أَهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ» الآيات، ذكر كلاماً قيمةً حول هذه الآيات،

(١) انظر - على سبيل المثال -: (مدارج السالكين ١/٣٩٩ - ٤٣٠)، و (طريق الهجرتين ص ٢٩٧ - ٢٩٨، ٨٨ - ٨١).

(٢) اعتماداً على كشافين من كشافات علوم ابن القيم، هما:  
١ - التقريب لعلوم ابن القيم، لبكر بن عبدالله أبو زيد.  
٢ - بدائع التفسير: الجامع لتفسير ابن قيم الجوزية، ليسري السيد محمد واستقراءً لما طبع لاحقاً مما لم يتناوله هذان الكشافان.

وتفصيلاً بديعاً لم يذكره عندما تكلم عنها في بعض كتبه إلا إجمالاً.

٤ - قوله تعالى: ﴿وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِيمَانًا﴾ [الفرقان: ٧٤] أشار إلى تفسيرها في (إعلام الموقعين)<sup>(١)</sup> في ستة أسطر، وتكلم عنها بكلام مجمل في كتاب (الروح)<sup>(٢)</sup>، أما في هذه الرسالة فقد تكلم عنها كلاماً وافياً، نقل أقوال السلف فيها، وأقوال أئمة اللغة، وبينها، ورجح بينها.

٥ - قوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيْمَانَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا﴾ [السجدة: ٢٤]، لم يفصل الكلام حولها في شيء من كتبه.

٦ - حول قوله تعالى: ﴿قُلْ هَذِهِ سَبِيلُنَا أَذْعُوا إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ﴾ [يوسف: ١٠٨]، نقل في هذه الرسالة بعض معاني (ال بصيرة) في اللغة، وحققتها، ولا تجد في شيء من كتبه المطبوعة الموازنة بين هذه الأفوال.

### وصف النسخ المطبوعة والنسخ المخطوطة

#### أولاً: النسخ المطبوعة:

١ - (الطريق إلى الهدایة)، بهذا العنوان طُبعت في دار التراث العربي، أشار إلى ذلك د.أسامة عبد العظيم، المراجع للطبعية التالية.

٢ - (رسالة إلى كل مسلم) بهذا العنوان طُبعت في القاهرة عام

(١) (٤/١٣٥).

(٢) (٥٦١ - ٥٦٠ ص).

(٤١٤هـ)، وراجعتها وعلق عليها د.أسامة محمد عبد العظيم.

٣ - (صلة المحبين والطريق إلى إمامية المتقيين)، بهذا العنوان طُبعت في مطبعة سفير بالرياض، ونشرتها دار سعد النجيم ومؤسسة البشائر في الرياض عام (١٤١٣هـ)، الطبعة الثانية، وأخر جها وعلق عليها خالد بن علي العنيري.

ومع أن هذه الرسالة قد طبعت إلا أن إعادة طباعتها محققة تبقى ملحة للأسباب الآتية:

أ - أن ما طُبع اعتمد على نسخة خطية واحدة، هي المحفوظة بدار الكتب المصرية.

ب - أن ما طبع لم يحقق تحقيقاً علمياً، يطمئن القارئ معه إلى صحة نسبة الرسالة إلى مؤلفها، ويكون النص فيها أقرب إلى الصواب، ويتقابل فيه بين النسخ الخطية.

ج - أن ما طبع، فيه تصرف بنص المؤلف: تارة ياسقاط بعض الكلمات والجمل دون إشارة، وتارة بزيادة بعض الكلمات إلى النص دون إشارة، وتارة بإبدال بعض العبارات دون إشارة وبدون مسوغ يوجب التغيير.

د - بعض الكلمات وردت خطأ في النسخة المخطوطة وأثبتت كما هي دون البحث عن الصواب فيها.

هـ - أن طباعتها باسمها الذي اشتهر بين العلماء أدعى لانتشارها، ونشر العلم الذي حوتة.

#### ثانياً: وصف النسخ المخطوطة:

وقفت على أربع نسخ خطية، وسيكون الرمز لها كالتالي:

(الأصل)، و(ب)، و(ج)، و(د)، وكان الاعتماد في التحقيق والمقابلة على النسخ الثلاث الأولى، أما النسخة (د) فلم أرجع إليها إلا نادراً، للتعضيد؛ لما يأتي من الأسباب عند الحديث عن هذه النسخة.

### ١ - النسخة (الأصل):

هذه النسخة محفوظة في دار الكتب المصرية في القاهرة برقم (١٣) مجاميع، بعنوان: (رسالة لابن قيم الجوزية)، ورقم الفيلم هو: (٥٣٠٧٣)، ضمن مجموعة أولها كتاب (الداء والدواء) لابن القيم، مؤرخ آخر هذا الكتاب في سنة (١١٨٧ من الهجرة)، ويليه - بعد ستة أسطر دخلة فيها توسل بالنبي ﷺ - هذه النسخة في عشر ورقات، من (١٤٩/١) إلى (١٤٠/١) ثم يليها رسالة سُمِّيت (رد القبورية) منتخبة من (إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان)، وينتهي المجموع بورقة (١٩٢).

مسطّرتها (٢٠ × ١٥ سم)، وكل صفحة تحوي (٢٣) سطراً، مكتوبة بخط جيد واضح، وتاريخ كتابتها غير مدون عليها، لكن الخط الذي كتبت به مشابه للخط الذي كتب به الكتاب الذي قبلها وهو مدون في الرابع الأخير من القرن الثاني عشر الهجري كما سبق آنفاً، وناسخها مجهول.

وعرَّفت النسخة الرسالة بقولها: «هذا كتاب أرسله الشيخ، الإمام، العالم، العلامة، شيخ الإسلام، مفتى المسلمين، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر، المعروف بابن قيم الجوزية - رحمه الله تعالى -، كتبه إلى بعض إخوانه في الله تعالى».

وقد جعلت هذه النسخة هي المعتمدة في التحقيق، لـلآتي:

أـ أنها سلمت من السقط الذي اعتبرى النسخ الأخرى جميعها.

بـ أن الأخطاء التي فيها أقل من النسخ الأخرى.

## ٢ـ النسخة (ب):

محفوظة بالمكتبة المحمودية في مكتبة الملك عبدالعزيز بالمدينة النبوية، برقم (٢٧٩٧) مجاميع، بعنوان: (رسالة أرسلها ابن القيم إلى بعض إخوانه).

تقع المخطوطة في خمس عشرة ورقة، وهي بخط جيد واضح، وخطها وأوراقها يشيران إلى أنها من مخطوطات القرن الثاني عشر الهجري تقديرًا، ناسخها عبدالله بن موسى<sup>(١)</sup>، ومسطرتها (١٣ × ٨.٥ سم)، وعدد الأسطر فيها أربعة عشر سطراً.

وقد وقع بها سقط من وسطها، بمقدار اثنين وثلاثين سطراً مطبوعاً، ويدرك ناسخ هذه النسخة أن السقط موجود في النسخة التي نقل عنها.

والمخطوطة تقع ثانية في المجموع التي هي فيه، ويحوي المجموع رسالتين، الرسالة الأخرى لم يذكر عليها اسم مؤلفها، وعرفت النسخة الرسالة بقولها: «هذا كتاب أرسله الشيخ الإمام، العالم، العلامة، أبو عبدالله محمد بن أبي بكر، المعروف

(١) لم أقف على ترجمة له، وقد سَيَّخَ عام (١١٥٥هـ) كتاب (فضائل الأعمال) لضياء الدين المقدسي (ت ٦٤٣هـ). (فهرس مخطوطات الحديث الشريف وعلومه في مكتبة الملك عبدالعزيز بالمدينة المنورة، عمار بن سعيد ت馬لت، ص ٤٩١).

بابن القيم - رحمة الله تعالى - كتبه إلى بعض إخوانه فقال».

### ٣ - النسخة (ج) :

محفوظة بمكتبة جامعة الملك سعود في الرياض، برقم (١٦٥٦)، بعنوان: (رسالة في الإرشاد)، تقع في تسع ورقات، بخط جيد واضح، ورؤوس الفقرات بخط أكبر ذي لون أحمر، وبعض الفقرات فوقها خط أحمر، مقاسها (١٩×١٢ سم)، وعدد الأسطر فيها واحد وعشرون سطراً، من مخطوطات القرن الرابع عشر الهجري، وبها سقط من وسطها كالنسخة السابقة، وناسخها مجهول، ومن الملحوظات المتكررة فيها، أن بعض الكلام يتكون من سطر أو أسطر في النسختين الأوليين يختصر في هذه النسخة بكلمة أو كلمتين!

وعرفت النسخة الرسالة بقولها: «هذه رسالة أرسلها شمس الدين، أبو عبدالله ابن القيم - رضي الله عنه - إلى بعض إخوانه».

### ٤ - النسخة (د) :

من محفوظات المكتبة العامة السعودية بالرياض<sup>(١)</sup>، ومصوريتها في مكتبة جامعة الملك سعود محفوظة برقم (ف ٥٩ / ٤ - ز س)، بعنوان: (رسالة في البركة).

وهي نسخة غير كاملة سقط منها ما يقارب النصف من حجمها، تقع في أربع ورقات، وعدد الأسطر فيها ما بين (٢٣ - ٢٦) سطراً،

---

(١) وهي مكتبة دار الإفتاء والتي نقلت مخطوطاتها إلى مكتبة الملك فهد الوطنية بالرياض.

وخطتها من خطوط القرن الرابع عشر الهجري، ناسخها مجهول، ويظهر أن ناسخها قد اعتمد على النسخة (ج) ويتصرف أحياناً بالاختصار والحذف.

وعرّفت النسخةُ الرسالة بقولها: «قال الشيخ، الإمام العالم، العلامة، شمس الدين، بحر العلوم، أبو عبد الله ابن القيم رحمه الله».

### عنوان الرسالة

لم يُسمَّ ابن القيم رسالته هذه كما عُهد عنه في كتبه أنه يسمّيها باعتناء شديد.

وقد سُمِّيت في فهارس المكتبات المحفوظة فيها النسخ بالأسماء التالية:

- ١ - رسالة لابن قيم الجوزية.
- ٢ - رسالة أرسلها ابن القيم إلى بعض إخوانه.
- ٣ - رسالة في الإرشاد.
- ٤ - رسالة في البركة.

فمن سماها بالإرشاد فقد نظر إلى غرضها، ومن سماها بالبركة فقد نظر إلى موضوعها في بدايتها.

وعنون لها الشيخ بكر أبو زيد بـ(رسالة ابن القيم إلى أحد إخوانه)، وبهذا العنوان اشتهرت عند عدد من أهل العلم المعاصرين؛ ولذا رأيت إثباتها بهذا العنوان، وحتى لا يحصل لبس بذكر عنوان لم تُعرف به لدى العلماء، كما أن النسخ الثلاث

المعتمدة قد عرّفت هذه الرسالة بعنوان هذا العنوان .

## المُرْسَلُ إِلَيْهِ

ورد في بداية النسخة الأصل أن المرسل إليه هو (علاهن)، وفي (ب) (علام الدين)، وفي (ج) و(د) (علاء الدين)، ويتبين كثير من فهارس الكتب التي ترجمت لعصر ابن القيم لم أقف على أحد لفب بعلاهن، ولا بعلام الدين، ولكن ورد فيها ذكر عدد من الأشخاص لقبوا بعلاء الدين كما في (ج) و(د)، وعلم الدين، ولم تُشر الكتب التي اطلعت عليها إلى وجود مراسلة بين أحد منهم وابن القيم، أو الإشارة إلى أنه تلميذ لابن القيم، أو ذكر قرينة يطمأن إليها؛ وهذا يجعل شخصية من أرسلت إليه الرسالة مجحولة .

دَكْرُهُ مِنْ لَطْفٍ حَنْيَ يَدْقُ خَفَاهُ عَنْ فَنِيمِ الرَّبِّ وَكَلْعَسْرِ  
عَلَادِ الْمَهْسِرِ وَرَعْنَجِ لَوْعَدَةِ الْقَلْبِ الشَّجْنِ دَكْرُهُ تَسَابِدَ  
صَبَابِحَاتِنَا تَيْكَ الْمَسْرَةِ بِالْمَعْنَصِي إِذَا صَافَتِ بِكَالْإِسَانِ  
بِوَهَّا فَنَقَ بِالْوَاحِدِ الْمَصْدَرِ وَتَوَسَّلَ بِالنَّبِيِّ فِيهِ كَلْ عَيْدِ يَقْشَ  
إِذَا تَوَسَّلَ بِالنَّبِيِّ وَلَا تَقْسِي لِأَمْرِكُمْ بِلَهِ مِنْ لَصْنِ

### وَحْنِيٌّ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ وَبِدِينِ نَسْعَيْنِ  
هَذَا كِتَابٌ أَرْسَلْنَا شِيخُ الْمُؤْمِنِينَ إِلَيْنَا مِنَ الْعِدَامِ شِيجُونَ  
الْإِسْلَامِ مِنْتَيَ الْمُسْلِمِينَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي بَكْرٍ الْمُعْرُوفِ  
بْنِ قَيْمِ الْجَوَزِيَّةِ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى سَبَبَهُ أَيْنَ يَعْسُ خَوَانَهُ  
فِي الْمَدِيَّاتِ

بِنَمَاءِ الْمُسْنُودِ أَمْرِ جَوَادِ الْمَاجَابَةِ أَنْ تَخْسِنَ إِلَيْنَا إِذَا حَدَّهُنَّ  
بِي الدِّينِيَا أَلَّا يَرْجِعَ وَرَيْفَعَ بِهِ وَرَجَعَ لَهُ مَبَارِكَةُ أَيْنَ حَاكَاهُ  
نَذَرْ بُرْكَةَ الرَّجُلِ تَغْلِيمَةَ الْمَخْرُجِ حَيْثُ حَلَّ وَرَنْصَمَهُ تَكَلُّمُ  
أَجْمَعِ بَنْقَالِ الْمَهْتَقَالِيِّ أَخْبَارًا عَنِ السَّيْحِ وَرَجَلِيِّ مَبَارِكِهِ  
إِيمَانَكَتْ أَيْدِي بَعْلَمِ الْمَخْرُجِ دَاعِيَّا إِلَى أَنَّ اللَّهَ مَدْكُرَ بِهِ مَرْغَبَتْ  
فِي طَاعَتِهِ فَهَذَا مِنْ بُرْكَةِ الرَّجُلِ وَمِنْ حَلَامَنِ هَذَا فَقْدَ  
حَلَامَنِ الْبُرْكَةِ وَرَحْفَتْ بُرْكَةَ لَتَقَادِيَهُ وَلَلْجَتَاعِ بِهِ بَنْجَحَقَ  
بُرْكَةَ مِنْ لَعْيَهِ وَرَجَمَعَ بِهِ فَانَّهُ رَصَبَعَ الْوَقْتِ يِنْ لَمَاجِريَاتِ  
وَرَيْسَدَةِ الْقَلْبِ وَكُلَّ افَةِ تَدْخُلَ عَلَى الْعَيْدِيِّ وَرَسِبَهُ صَنِيَاعَ  
الْقَلْبِ وَرَسَادَ الْقَلْبِيِّ دَيْرَوْدَهِ بَهْيَيَاعَ حَتَّهُ مِنْ أَنَّهُ رَيْنَقَهَ  
دَرِجَتِهِ وَمَنْزَلَتِهِ عَنْهُ وَلَهُنَادَهَيَ عَبْضُ الشِّيَوخِ نَفَادَ  
الْحَمَدَ وَرَأْخَالَطَهُ مِنْ تَصْبِعِ بَحَالِهِ الْوَقْتِ وَرَنْسَهُ الْقَلْبِ

صورة الصفحة الأولى من النسخة (الأصل) المحفوظة بدار الكتب  
المصرية بالقاهرة.

عن أنس رَهْرَادْشِي شَلَّى كَارَخَم الْعَجَابَة بِرِبِّهِم رَحْمَوْنَهْ عَلِيم  
 بِكُلِّهِمْ أَعْلَم الْأَذْنِيْم وَشَفِعَتْهُ دُونَهِ فِي قَدَّسَ فِي هَذَا لَاثَرَ مِنْ  
 أَعْلَم الْمَعْرِفَةِ الْأَدِيرَكَهُ الْأَوْلَى الْمُصْبَرُ الْعَدَيْرَفَنَهُ مَالَهُ  
 رَسَائِيْدَهُ وَقَدْنَاهُ دَحْمَدَهُ وَمِنْ هَذَا يَقْعِمْ تَوْلَهُ الْبَنِي صَلَّى اللَّهُ  
 عَلَيْهِ سَلَامُ فِي حَدِيْثِ الْأَذْرَافِ الْأَذْرَافِ الْأَذْرَافِ الْأَذْرَافِ  
 حَدِيْثُ زَيْدَ بْنِ ثَابَتَ وَحَدِيْثُهُ وَعِنْهُ أَنَّ اللَّهَ يُعَذِّبُ أَهْلَهُ  
 سَمَوَاتِهِ وَأَهْلَهُ دَصَنَهُ لَعْنَهُمْ وَهُوَ غَيْرُ قَالِمِ لَهُمْ وَلَوْرَهُمْ لَكَانَتْ  
 رَحْمَتُهُمْ حَيْرَالْهُمْ مِنْ أَنَّهُمْ يَنْهَى  
 وَمَلَّا كَهْذَا  
 اسْتَشَارَ بِهِ أَنْرَبِيْدَهُ صَمَحَهُ وَقَرَّةُ عَالِيَّهُ فَقَدْرَهُمْ رَعْنَاهُ  
 وَرَحْبَيْهِ فِي هَذَا الْأَرْبَعَةِ هِيَ قَوْاعِدُ النَّسَانَ وَمَمَّا دَخَلَ عَلَى الْمَعْدَدِ  
 مِنْ الْمُتَعَقِّدِ فِي الْأَنْدَادِ حَرَّاَهُ وَفَضَّلَهُ وَبَصَنَهُ فَهُوَ مَنْ تَقْصَدُ  
 هَذِهِ الْأَرْبَعَةِ وَنَعْتَدَنَهُ نَحْصُبَهُ أَنْتَيْمَلَ الْأَمْيَبِ هَذِهِ الْأَرْبَعَةِ  
 إِلَاسِيْدَهُ وَلَمْ يَعْلَمْهَا سَيْرَهُ وَمَلْرَكَهُ وَبِسَيْنَهُ عِيْبَهُ عَيْوَمَهُ وَأَهْمَالَهُ دَلَّرَهُ  
 وَرَحْوَالَهُ فَهَذِيَّهُ مِنْ بَأْيَجَ الْأَمْهَنَهُ وَالْأَخْلَفَهُ مِنْ تَحْتَنَ الْأَنْتَهَهُ  
 وَأَهْلَهُ الْمُسْتَعَنَهُ وَعَلِيَّهُ التَّكَلَّدُ وَالْأَيَّهُ الرَّغْبَهُ رَهْرَادْشِيْلَهُ بَانَ  
 يُونَتَهُ دَسَيْرَاهِجَوَانَهُ اَهْلَهُ الْأَسَهُ لَتَعْقِيمَهُ عَلَيَّهُ الْأَدَوَيَهُ ذَلِكَ  
 نَالَهُنَّ بَدَ وَعِيْسَيَهُ دَنَعَ اُوكِيلَهُ  
 تَرِسَالَهُ مِنْ لَهُ دَعَيَ وَحَدَّدَهُ لَاثَيَكَ لَهُنَّهُ الْأَمَانَهُ لَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ  
 عَلَيَّهُنَّهُ شَيْيَهُ دَسَيْرَهُ خَلَى سِيَّهُنَّهُ أَهْمَدَهُ بَنَيَهُ لَاتَّيَ فَالْأَدَوَيَهُ  
 وَسَامَ شَيْيَهُ الْأَرْزَانَهُ بَعْدَهُمْ الدَّرِيَهُ  
 وَأَهْيَيَهُ اَمْيَنَهُ  
 اَسَهُ  
 م

صورة الصفحة الأخيرة من النسخة (الأصل) المحفوظة بدار الكتب  
 المصرية بالقاهرة.

دعاء الرد صحيفه وشم  
 بسم الله الرحمن الرحيم بسم الله الرحمن الرحيم صلوات الله على محمد  
 هذه آيات من سورة الشفاعة أسلوب امام العالم العلام ابو عبد الله محمد بن ابي بكر  
 مسعود رضا بن العجم رحمة الله تعالى به الى بعض اخوانه فقال  
 اللهم انت المحسول المريح والاجابة اني يحيى الى الاخ علام الدين في الدنيا والآخرة  
 ونفع به و يجعله مباركا في ما كان فاين بركة الرجل تعلمه للخير حيث حل  
 ونحمد لله ما اجتمع به فالله تعالى لما رأى الميسوح وجعله مباركا  
 اين ما كنت انا معك للخير داعيا الى الله من ذكراته من غبافي طاعته فذلت من  
 بركة الرجل ومن خلاصاته فعد خالها بركله ومحقق بركله لقايه  
 والاجماع به برتحف بركله منه لقيه واجتمع به فانه يضيق الوقت في  
 الماشرفات وفيض القلب وكلافة تدخل على العبد فيما ضيق  
 الوقت وفساد القلب وتفود بضياع خطمه من الله وفقصاد  
 رحمه وهو منزليه عنده ولهذا وصل بعض السيوخ قفالا اخذ  
 رواجا لطرا من تغبيه بالطمأنة الوقت وفساد القلب فانه من اصحاب  
 الوقت وفساد القلب انفرطت على العبد اموره كلها وكان حمن قال

صورة الصفحة الأولى من النسخة (ب) المحفوظة بالمكتبة محمودية  
 بالمدينة النبوية.

ولما كُتِبَ هذَا الشَّكَارُ أَرْبَعَةً (مُوَرِّنَةً صَحِحَّهُ وَقَوَّاهُ عَالِيهِ يَعْلَمُ مِنْهَا)  
 رُغْبَةً وَرَغْبَةً لِأَرْبَعَةٍ فِي قِوَاعِدِ هَذِهِ الشَّكَارِ وَكُلُّ مَا جَاءَ مِنْهُ مِنْ  
 الْفَحْشَى فِي إِيمَانِهِ رَاحِلَهُ وَظَاهِرُهُ وَبَاطِنُهُ فَهُوَ مِنْ فَحْشَى هَذِهِ  
 الْأَرْبَعَةِ أَوْ فَحْشَى بَعْضِهِ فَلَيْسَ أَمْلَى لِلْبَيْبَانِ هَذِهِ الْأَثْبَاثُ وَلِيَجْعَلُهَا  
 سَيِّئَةً وَسُلْطَانَ كَدْ وَبَيْسِنَى عَلَيْهَا عِلْمَهُ وَاعْكَالَهُ وَأَقْوَالَهُ وَأَحْوَالَهُ  
 فَمَا تَبَعَّدُ مِنْ نَصِيرٍ إِلَّا مِنْهُ وَلَا تَخْلُقُ مِنْ تَخْلُقَ الْأَمْرِ فَقَدْ فَرَدَهُ وَأَ  
 لَمْ يَعْلَمْ وَلَمْ يَتَسْتَعَنْ وَعَلِمَهُ التَّكَلَّدُ وَالْمُبَدَّلُ الرُّغْبَةُ وَرَغْبَةُ الْمُسْوَى  
 لَأَنَّ يَوْمَ فَقَنَا وَسَارِيَرَا خَوَانِيَّا مَعَ أَهْلِ السَّنَةِ لِلْمُحْقِيقِيَّةِ (عَلَيْهَا)  
 وَعِلْمًا (أَنَّهُ لِي ذَرَكَ وَأَكَانَهُ وَهُوَ صَبَابًا وَنَعْلَمُ الْوَكِيدَ وَأَحْرَرَ لِلرَّحْمَةِ  
 وَصَلَحَ (الْمَرْعِيَّ) سَيِّدَنَا مُحَمَّدَ وَالْمَوْلَى وَصَاحِبَهُ وَكُلُّ ثُمَّتِ الرَّوْسَانِ الْمَرْوَانِ الْمَارِيَّ

وَكَلَادِ الْفَرْغَى مِنْ كُتُبِ هَذِهِ الْأَوْرَاقِ التَّسْرِيعِ  
 يَوْمِ الْأَخْدُ وَقَتْ الْجَنِيِّ نَعْلَمُ (أَكْدَنَزِنَهَا)  
 سَعْيَهُ عَشَرَ مَحَا دَلَالَهُ بَعْلَمُ الْمُفَقَّرِ إِلَيْهِ  
 عَبِيدَةُ ثَوْبَنَ مَوْكَى مَغْرِيَّهُ لَرَوْلُ الْبَيْرِ وَلَمَلِيَّهُ

صورة الصفحة الأخيرة من النسخة (ب) المحفوظة بالمكتبة محمودية  
 بالمدينة النبوية.

لِسَمِّيْرِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ بِدِنَاقِمِ  
 هَذِهِ رِسَالَةُ اَرْسَلَهَا شَفِيعُ الرَّبِّ الْعَادِيُّ الدَّاعِيُّ اَللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عَنِ  
 اَيِّ بَعْضِ اَحْرَانِهِ الْمُكْسُولِ المُرْجُوِ الْاَحْمَانِ اَنَّ  
 حَسَنَ الْلَّاْعِ عَلَيْهِ الدِّيَنِ الدِّيَنُ وَالاَهْرَهُ وَانْ يَنْعَ  
 يَهُ وَيَحْلِمُ مَهَارَكَا اَسْنَاجَكَاهُ فَانَّهُ بِرَكَةُ الرَّجُلِ قَلْعَمِ  
 لِلْجَنْ حَبِيْطِ حَلْوَصِمِ الْكَلْمَدِ اَجْمَعِ يَهُ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى  
 اَخْتَارَ اَعْنَهُ السَّبِعَ عَلَيْهِ الْمَلَامِ وَخَبَلَنِي مَهَارَكَا اَسْنَاجَ  
 كَنْتُ اَيِّ مَعْلِمًا لِلْجَنِ دَاعِيَا اِلَى اللَّهِ هَذِهِ لَوْلَاهُ فَرِغْنَافِ طَاهِ  
 عَهْدَ اَهْنَ بِرَكَةِ الرَّجُلِ وَمَنْ حَلَّمَنِ هَذَا فَقَدْ حَلَّمَ  
 الرَّكَهُ وَمَحْتَقَتْ بِرَكَةَ لِغَاهَ وَالاجْتَمَاعِ فَمَنْ يَلْمِعْ مَحْتَقَرَهُ  
 مِنْ لَعِيَهِ وَاحْتَجَنِي فَانَّهُ يَصْبِعُ الْوَقْتَ فِي اَمْاهِيَمِ  
 وَيَسِمُ القَلْبَ وَكَرَافَةً تَدْخُلُ عَلَى العِيَّنِسِ بِهِ مَا يَضَعُ  
 الْوَقْتَ وَعِسَادَ القَلْبَ وَتَعْوِدُ بِصَنَاعَ حَظَّهِ مِنَ اللَّهِ  
 وَيَقْطَانُهُ درْجَمَهُ وَمَنْزَلَتِهِ عَنْهُ وَلَهُذَا اوْصَرَنِ  
 مَعَالِ اَعْتَرَ وَامْحَا لَطَهَهُ مَنْ تَجْبِعُ مَخَالِطَهُ الْوَقْتَ  
 وَتَقْسِمُ القَلْبَ فَانَّهُ مَنْ صَاعَ الْوَقْتَ وَمَسِدَ النَّلْبَ  
 اَغْرَطَتْ عَلَى العِيَّا هُورَهُ كَلْهَا وَكَانَ نَمَنْ قَالَ اللَّهُ فِيهِ  
 وَلَا يَطْعَمُ مَا اَغْنَيْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذَكْرِيَا وَابْنِهِ هَوَاهُ فَ  
 كَانَ اَفْرَهُ فِي طَاهِ وَمَنْ تَاهَ هِيَالِ هَذَا الْجَنِ وَهُدُمِ  
 كَلْهَمِ الْاَقْلِ الْقَلِيلِ وَمَنْ عَفَلَتْ قَلْبَهُمْ عَنْ ذَكْرِيَا وَهَاهُ  
 وَاسْفَرَ الْهَرَاهِمِ وَصَارَتْ اَقْوَرَهُمْ وَبِصَالِحِهِ اَلْجَنِ

صورة الصفحة الأولى من النسخة (ج) المحفوظة بمكتبة جامعة الملك  
 سعود بالرياض.

ولهب نفه عليه وعفر لرسيا ته وضاعف حسانته وهذا  
 ثابت عذائنه وهموا دل شير على كمال علم الصحابة ببرهم و  
 حشرته عليهم ~~كما~~ اعلم الامم بنيتهم وشنته ودنه  
 فان في هذا الامر من العلم والعرفة ما لا يدركه الا اولوا  
 الصائر ومتى هن بغرض قولي له صلى الله عليه وسلم فيها  
 رواه ابو داود وغيرة من احاديث زيد بن ثابت وغيره  
 ان الله لو عذب اهل سماء واهل ارضه لعذبهم هن  
 عن نظام لهم ولو رحمهم لكان ترحمه ~~حيث~~ الله متعالهم  
~~حيث~~ ~~الطا~~ اربعة امور نية صحيحة وقوعه  
 غالبة تيارها رغبتها ورهبة وهي قواعد هذا الشأن  
 وفتن دخلت القصص على العبد في ايامه واحواله ظاهره  
 وما طنه فهو متانته كان هذه الاربعة اوقاعات  
 بعضها فالتأمل للبيه هذه الاشياء و يجعلها سرمه  
 وسلمه ويسري عليها احدهم واعماله فما يفتح لها  
 نفع الا منها ولا تختلف منا تختلف الامانة فقد ها  
 بر الله تعالى اعلم وهو المستعان وعلمه التكالى و لا  
 صول والاقوة الابالله على العظيم وحملاته  
 على سيدنا وربنا محمد

والله الحمد

ك



صورة الصفحة الأخيرة من النسخة (ج) المحفوظة بمكتبة جامعة الملك سعود بالرياض.

قد يحيى الإمام العلامة العوليد رئيسي الدين في الملة العلامة ابن القوي رحمه الله تعالى  
 ولهم لهم رحمة الله تعالى في كل الأوقات وفي كل الأحوال وفي كل الأحوال وفي كل الأحوال  
 السالكين إلى المرحمة الراجحة بذريان يحيى الراوح علام الدين في الملة  
 والأطروه وبنفعه به وبحصته مباركاً بما كان فاذكره لرجل ثمين  
 للخليفة حلو نصيحة أخل من اجمع به قال الله تعالى أحباب  
 عن النبي وجعلني مباركاً بما كنـتـ أـيـ مـحـلـ لـلـخـيـفـهـ دـاعـيـاـهـ إـلـيـهـ  
 الله مذكر أبد مرغها في خلاعه فخذل من بركة الرجل ومن حلايم هذا  
 فقد حلايم البركة وتحفظ بركة القاتـرـ والاستماع بهـ بـلـ تـحـفـتـ  
 برـكـةـ مـنـ لـفـيـهـ وـاجـتـحـمـ بـهـ فـانـهـ يـضـعـ الـوقـتـ فـيـ الـماـجـرـاتـ  
 وـيـسـدـ الـقـلـبـ وـكـلـةـ تـدـخـلـ عـلـىـ الـعـبـدـ مـسـبـهـاـ صـبـاحـ الـوقـتـ  
 وـيـسـادـ الـذـكـرـ وـيـنـهـوـ دـلـصـيـاعـ حـظـرـهـ مـنـ اللهـ وـيـنـصـانـ ذـرـةـ  
 وـلـهـذـاـ وـصـلـ بـعـضـهـ قـعـاـدـ حـذـرـ مـحـاـطـةـ مـنـ يـضـعـ مـحـاـطـةـ  
 الـوقـتـ وـيـنـقـدـ الـقـلـبـ فـانـهـ مـتـيـ صـبـاحـ الـوقـتـ وـمـسـدـ الـذـكـرـ يـنـزـحـ  
 صـلـ الـعـبـدـ أـحـمـرـ كـلـهـ وـكـانـ هـنـ قـالـ اللهـ فـيـهـ وـلـأـنـطـلـعـهـ مـاـ اـفـتـلـيـناـ  
 قـلـيـهـ عـنـ ذـرـنـاـ فـتـبـعـ هـوـاهـ وـكـانـ أـمـرـ فـرـطـاـ وـمـنـ نـاـ مـلـحـاـلـ  
 هـذـهـ الـخـلـوـ وـجـدـهـ كـلـهـ الـأـقـلـ الـقـلـيلـ مـنـ خـفـلـتـ قـلـوـهـ مـنـ  
 ذـكـرـ اللهـ وـأـتـبـعـهـ أـصـوـلـهـ وـصـارـتـ يـمـورـهـ وـمـصـاحـهـ فـرـطـهـ  
 أـيـ قـرـطـاـيـاـ يـضـعـهـ وـأـسـتـغـلـهـ بـمـاـ يـضـرـهـ عـاجـلـاـ وـأـحـلـاـ  
 وـهـنـوـلـاـ وـيـدـ اـمـرـيـرـهـ وـلـأـنـ لـأـيـ طـيـعـ مـفـطـعـهـ رـسـوـلـ اللهـ  
 صـلـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـمـ لـأـنـ الـأـبـعـدـ مـنـ طـاـعـهـ فـانـهـ أـعـادـ مـعـونـتـهـ إـلـيـهـ  
 مـاـ يـسـأـلـهـ مـنـ اـنـتـاجـ الـهـوـيـ وـالـغـنـيـةـ عـلـىـ ذـكـرـهـ وـالـدـارـ الـأـخـرـةـ  
 وـالـغـنـيـةـ يـسـتـرـ وـجـهـ بـأـنـتـاجـ الـهـوـيـ وـتـوـلـيـهـ مـاـ يـسـرـ كـثـيرـ مـكـثـرـ  
 مـاـ يـقـرـنـ بـأـنـدـهـ بـأـلـاحـرـ وـمـنـ ثـامـلـ فـيـاـ أـعـدـ الـعـالـمـ  
 عـلـمـوـاـ وـخـصـوـصـاـ وـجـدـهـ نـاـيـهـاـ مـنـ هـنـيـنـ الـأـسـلـيـنـ وـالـقـيـمـ  
 يـحـولـهـ الـعـبـدـ وـيـنـ مـعـرـفـةـ الـعـوـنـ مـلـكـيـوـنـ مـنـ الـعـالـمـيـنـ فـيـ  
 الـأـنـدـاـجـ الـهـوـيـ وـيـعـدـهـ مـنـ اـنـبـاعـ الـهـوـيـ مـلـكـيـوـنـ مـنـ الـعـالـمـيـنـ

صورة الصفحة الأولى من النسخة (د) المحفوظة بالمكتبة العامة  
 السعودية بـالـرـيـاضـ.

من اتباع الرسول صل الله عليه وسلم ولهذا قال ابن القيم  
 اتباعه شأن كان المعنى  
 وليكون  
 من اتبعه معطوف على الفيروز نوع في ادعيوه  
 العظواز لاح الفعل فهو دليل على ان اتباعه  
 لهم الذين اذ الله عز وجل وان كان معطوفا على الفيروز  
 المجروري سيفي

وتن ked حياته فكل عاقل يسعى في هذه الانوار  
 ولكن اكثرا الناس علط في تحصيل هذه المنطلوب  
 اما بعدم سعرته او ما بعدم الطرائق الموصلة اليه  
 فهذا علطان سيرها الجريل ويتخلص منها  
 بالغلوف فتند تحصل العلم بالمنطلوب وطرد اليه  
 لكن في تسلية شهوات تحول بينها وبين فضله هذا  
 المنطلوب وسلوك طريقه ولا يمكنه فقد في هذه  
 عليهها الا باحد من اما حبه متعلق واما حبه  
 من نوع

صورة الصفحة الأخيرة من النسخة (د) المحفوظة بالمكتبة العامة  
 السعودية باليرياض.



آثار الإمام ابن قيم الجوزية وما حلقها من أعمالٍ

(٥)

مطبوعات المجمع

# رسالة ابن القمر إلى أحد إخوانه

تأليف

الإمام أبي عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب أبن قيم الجوزية

(٦٩١ - ٧٥١)

تحقيق

عبد الله بن محمد المدفر

إشراف

بِكْرٌ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ جُوْزِيٌّ

تمويل

مؤسسة سليمان بن عبد العزيز الراجحي الخيرية

دار علم الفوائد

للنشر والتوزيع

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الله المسؤول المرجو الإجابة أن يُحسِنَ إلى الأخ [علاه الدين]<sup>(١)</sup> في الدنيا والآخرة، وينفع<sup>(٢)</sup> به، ويجعله مباركاً أينما كان. فإن بركة الرجل تعليمه للخير حيث حل، ونُصْحَحُ لـكُلّ من اجتمع به، قال الله تعالى - إخباراً عن المسيح [عليه السلام]: «وَجَعَلَنِي مُبَارَّاً أَيْنَ مَا كُنْتُ» [مريم: ٣١] أي معلماً للخير، داعياً إلى الله، مذكراً به، مرغباً في طاعته، فهذا من بركة الرجل، ومن خلا من هذا فقد خلا من البركة، ومُحِقَّت بركة لقائه والاجتماع به، بل تُمْحَق بركة من لقيه واجتمع به، فإنه يضيع الوقت في الماجريات<sup>(٣)</sup>، ويفسد القلب. وكل آفة<sup>(٤)</sup> تدخل على العبد، فسببها ضياع<sup>(٥)</sup> [الوقت] وفساد القلب، وتعود بضياع [حظه]<sup>(٦)</sup> من الله، ونقصان درجته ومنتزنه عنده؛ ولهذا

(١) في الأصل (علاهن)، وفي ب (علام الدين)، والمثبت من ج، ود، وانظر الكلام عن هذه الألقاب في قسم الدراسة، ص ٢١.

(٢) في ج ( وأن ينفع).

(٣) (الماجريات): كلمة مُحدَّثة، وهي الحوادث والأمور التي جرت أو تجري، مأخوذة من قولهم: جرى مجرى، ويقال: كانت بينهم مناظرات ومجريات يطول شرحها. (انظر: الهدادي إلى لغة العرب، حسن سعيد الكرمي ١/٣٢٣).

(٤) في ب (وكلافة) بدل (وكل آفة).

(٥) في الأصل (القلب) وهو خطأ، والمثبت من ب، وج.

(٦) في الأصل (حقه) وهو خطأ فادح من الناسخ؛ فإن الحقوق عند الله لا تضيع، والمثبت من ب، وج.

[١/١] وصى<sup>(١)</sup> بعض الشيوخ<sup>(٢)</sup> فقال: احذروا مخالطة من تُضيّع مخالطته الوقت، وتُفسد القلب، / فإنه متى ضاع الوقت وفسد القلب انفرطت على العبد أمره كلها، وكان ممن قال الله فيه: ﴿وَلَا نُطْعِ مَنْ أَغْفَلْنَا فَلَبِّمْ عَنْ ذِكْرِنَا وَأَتَّمَّ هَوَنَهُ وَكَاتَ أَمْرَهُ فَرُطَا﴾ [الكهف: ٢٨].

ومن تأمل حال هذا الخلق، وجدهم كلهم - إلا أقل القليل - ممن غفلت قلوبهم عن ذكر الله - تعالى -، واتبعوا أهواءهم، وصارت أمرهم ومصالحهم «فُرُطَا» أي: فرطوا فيما ينفعهم ويعود بصلاحهم، واشتغلوا بما لا ينفعهم، بل يعود بضررهم<sup>(٣)</sup> عاجلاً وأجلأ<sup>(٤)</sup>.

[وهو لاء]<sup>(٥)</sup> قد أمر الله - سبحانه - رسوله ألا يطيعهم، فطاعة الرسول لا تتم إلا بعدم طاعة هؤلاء<sup>(٦)</sup>، [فإنهم]<sup>(٧)</sup> إنما يدعون إلى ما يشاكّلهم من اتباع الهوى، والغفلة عن ذكر الله<sup>(٨)</sup>.

والغفلة عن الله والدار الآخرة متى تزوجت باتّباع الهوى، [تولد

(١) في ب، وج (أوصى).

(٢) في ج (بعضهم).

(٣) في ج (بما يضرهم).

(٤) تكلم ابن القيم في ذم الخلطة، وبين الضابط النافع فيها، في مدارج السالكين ٤٥٤ - ٤٥٦.

(٥) في الأصل (ومن هؤلاء)، والمثبت من ب، وج.

(٦) في ج (طاعتهم).

(٧) في الأصل (بأنهم)، والمثبت من ب، وج.

(٨) في ج: (عن الله والدار الآخرة).

ما<sup>(١)</sup> بينهما كل شر<sup>(٢)</sup>. وكثيراً ما يقترن أحدهما بالآخر ولا يفارقها<sup>(٣)</sup>.

ومن تأمل فساد أحوال<sup>(٤)</sup> العالم عموماً وخصوصاً، وجده ناشئاً عن هذين الأصلين، فالغفلة تحول بين العبد وبين تصور<sup>(٥)</sup> الحق ومعرفته والعلم به<sup>(٦)</sup> فيكون من [الضالين]<sup>(٧)</sup>. واتباع الهوى يصده عن قصد<sup>(٨)</sup> الحق وإرادته واتباعه<sup>(٩)</sup>، فيكون من المغضوب عليهم.

وأما المنعم عليهم فهم الذين مَنَّ الله عليهم بمعرفة الحق علماً، وبالانقياد إليه وإيثاره على ما سواه عملاً، وهو لاءُهم الذين على سبيل النجاة، ومن سواهم على سبيل الهلاك. ولهذا أمرنا الله - سبحانه - أن نقول كل يوم وليلة عدة مرات: ﴿أَهَدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ عَيْرَ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ﴾ [الفاتحة: ٧، ٦].

فإن العبد مضطر كل الاضطرار إلى أن يكون عارفاً بما ينفعه في

(١) في الأصل (تولدتنا)، والمثبت من ب.

(٢) في ج: (تولد منها شر كثير).

(٣) (ولا يفارقها) ساقطة من ج.

(٤) (أحوال) ساقطة من ج.

(٥) (تصور) ساقطة من ب.

(٦) في ج (وبيّن معرفة الحق وتصوره) بدل (وبيّن تصور الحق ومعرفته والعلم به).

(٧) في الأصل (الصالحين) وهو خطأ، والمثبت من ب، وج.

(٨) في ج (اتباع) بدل (قصد).

(٩) (إرادته واتباعه) سقطنا من ج.

معاشه ومعاده، وأن يكون مؤثراً مريداً لما ينفعه<sup>(١)</sup>، مجتنباً لما يضره. فبمجموع هذين [يكون]<sup>(٢)</sup> قد هدّى إلى الصراط المستقيم<sup>(٣)</sup>. فإن [١/ب] فاته معرفة ذلك سلك سبيل الضالين<sup>(٤)</sup>، / وإن فاته قصده<sup>(٥)</sup> واتباعه سلك سبيل<sup>(٦)</sup> المغضوب عليهم. وبهذا يعرف قدر هذا الدُّعاء العظيم، وشدة الحاجة إليه<sup>(٧)</sup>، وَتَوْقُفٌ<sup>(٨)</sup> سعادة الدُّنيا والآخرة عليه. والعبد مفتقر إلى الهدایة في كل لحظةٍ وَنَفَسٍ، في جميع ما يأتيه ويذره، فإنهُ بين أمورٍ<sup>(٩)</sup> لا ينفك عنها:

أَحَدُهَا أَمْوَارٌ قَدْ<sup>(١٠)</sup> أَتَاهَا عَلَى غِيرِ وَجْهِ الْهَدَايَا جَهَلًا، فَهُوَ مُحْتَاجٌ إِلَى أَنْ يَطْلُبَ الْهَدَايَا إِلَى الْحَقِّ<sup>(١١)</sup> فِيهَا.

- (١) في ج (له) بدل (لما ينفعه).
- (٢) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.
- (٣) انظر: مجموع فتاوى ابن تيمية (١٤/٣٢٠ - ٣٢١).
- (٤) في ج: ( فهو من الضالين) بدل (سلك سبيل الضالين).
- (٥) (قصده و) ساقطة من ج.
- (٦) في ج ( فهو من) بدل (سلك سبيل).
- (٧) (وشدة الحاجة إليه) ساقطة من ج.
- (٨) في ج (فتوقف).
- (٩) قال ابن القيم في شفاء العليل (١/٢١٥): «قال شيخنا» يعني شيخ الإسلام ابن تيمية، ثم ذكر أكثر هذه الأمور التي ذكرها هنا، ولم يفصل فيها كما فَصَّلَ هنا.
- (١٠) (قد) ساقطة من ج.
- (١١) (إلى الحق) ساقطة من ج.

أو يكون عارفاً بالهدایة فيها، فأتاها على غير وجهها عمداً، فهو محتاج إلى التوبه منها.

أو أمور لم يعرف وجه الهدایة فيها علمًا ولا عملاً، ففاتته الهدایة إلى علمها ومعرفتها، وإلى قصدها وإرادتها<sup>(١)</sup> وعملها.

أو أمور قد هُدِيَ [إليها]<sup>(٢)</sup> من وجه دون وجه، فهو محتاج إلى تمام الهدایة فيها<sup>(٣)</sup>.

أو أمور قد هُدِيَ إلى أصلها دون تفاصيلها، فهو محتاج إلى هدایة التفصيل.

أو طريق قد هُدِيَ إليها، وهو<sup>(٤)</sup> محتاج إلى هدایة أخرى فيها، فالهدایة إلى الطريق شيءٌ والهدایة في نفس الطريق شيءٌ آخر<sup>(٥)</sup>، إلا ترى أن الرجل يعرف [أنّ]<sup>(٦)</sup> طريق البلد<sup>(٧)</sup> الفلانی هو طريق كذا وكذا، ولكن لا يحسن أن يسلكه، فإن سلوكه [يحتاج]<sup>(٨)</sup> إلى هدایة خاصة في نفس السلوك، كالسير في وقت كذا دون [وقت]<sup>(٩)</sup> كذا،

---

(١) (ومعرفتها وإلى قصدها وإرادتها) ساقطة من ج.

(٢) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ج.

(٣) (أو أمور قد هُدِيَ إليها) إلى (الهدایة فيها) ساقطة من ب.

(٤) في ب، وج ( فهو).

(٥) (فالهدایة إلى الطريق) إلى (آخر) ساقطة من ج.

(٦) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.

(٧) في ب (البلدة).

(٨) في الأصل (محتاج) والمثبت من ب، وج.

(٩) ساقطة من الأصل ومن ج، وأثبتت من ب.

وأخذ الماء في مفازة كذا مقدار كذا، والتزول في موضع كذا دون كذا<sup>(١)</sup>، وهذه هداية في نفس<sup>(٢)</sup> السير قد يهملها من هو عارف بأن الطريق هي هذه، فيهلك وينقطع عن المقصود<sup>(٣)</sup>.

وكذلك أيضاً ثمَّ أمورٌ هو محتاج إلى<sup>(٤)</sup> [أن]<sup>(٥)</sup> يحصل<sup>(٦)</sup> له فيها من<sup>(٧)</sup> الهدایة في المستقبل مثل ما حصل<sup>(٨)</sup> له في الماضي.

وأمور هو خال عن اعتقاد حق أو باطل<sup>(٩)</sup> فيها، فهو محتاج إلى هداية الصواب فيها.

وأمور يعتقد أنه فيها على هُدِيٍّ وهو على ضلالٍ ولا يشعر، فهو محتاج إلى انتقاله عن ذلك الاعتقاد بهداية من الله<sup>(١٠)</sup>.

وأمور قد فعلها على وجه الهدایة، وهو محتاج إلى أن يهديَ غيره [إليها]<sup>(١١)</sup> ويرشده<sup>(١٢)</sup> وينصحه<sup>(١٢)</sup>، فإهماله ذلك يُفوّت عليه من الهدایة

(١) (دون كذا) ساقطة من ج.

(٢) (نفس) ساقطة من ب، وج.

(٣) (وينقطع عن المقصود) ساقطة من ح.

(٤) (إلى) ساقطة من ب.

(٥) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.

(٦) في ب، وج (تحصل).

(٧) (من) ساقطة من ب، وج.

(٨) في ب، وج (يحصل).

(٩) في ب (عن اعتقاد حقاً وباطلاً).

(١٠) (بهداية من الله) ساقطة من ج.

(١١) ساقطة من الأصل وب، وأثبتت من ج.

(١٢) (ويرشده وينصحه) ساقطة من ج.

بحسبه كما أن هدایته للغير<sup>(١)</sup> وتعلیمه ونصحه<sup>(٢)</sup> يفتح<sup>(٣)</sup> له باب الهدایة، فإنَّ الجزاء من جنس العمل، فكلما<sup>(٤)</sup> هَدَى غيره وعلمه هداه الله وعلمه<sup>(٥)</sup> فيصير<sup>(٦)</sup> هادياً مهدياً، كما في دعاء النبي ﷺ الذي رواه الترمذی وغيره<sup>(٧)</sup>: «اللهم زِينَا بِزِينة الإيمان، واجعلنا هداة مهتدين، غير ضالين ولا مُضلين، سلماً لأوليائك، حرباً لأعدائك، نُحب بحبك

(١) في ج (الغير) بدل (للغير).

(٢) (وتعلیمه ونصحه) ساقطة من ج.

(٣) في ج (فتح) بدل (يفتح).

(٤) في ب، وج (وكلما) بدل (فكarma).

(٥) (هداه الله وعلمه) ساقطة من ب، (وعلمه هداه الله وعلمه) ساقطة من ج.

(٦) في ج (صار) بدل (فيصير).

(٧) سنن الترمذی، كتاب الدعوات، (٤٥٠ / ٤٥١)، باب (٣٠)، (ج ٣٤١٩)،

من حديث طويل، أوله: «اللهم إني أسألك رحمة من عندك تهدي بها قلبي...». ورواه ابن خزيمة في صحيحه (٢/١٦٦، ح ١١١٩).

وقال ابن حبان بعد أن ساق الحديث «هذا باطل»، (المجرورين من المحدثين والضعفاء والمتروكين ١/٢٣١).

قال الألباني: «ضعيف الإسناد»، (ضعيف سنن الترمذی ص ٤٤٥، ح ٦٧٨). لكن موضع الشاهد من الحديث، وهو قوله: «اللهم زينا بزينة الإيمان، واجعلنا هداة مهتدين» صححه بعض العلماء من حديث آخر، أوله «اللهم بعلمك الغيب وقدرتك على الخلق أحيني ما علمت الحياة خيراً لي...» الحديث، رواه أحمد في المسند (٥/٢٢٧، ح ١٧٨٦١)، والنسائي، وصححه الألباني (صحیح سنن النسائي، ١/٢٨١ - ٢٨٠، ح ١٢٣٧، ١٢٣٨)، وابن حبان في صحيحه (صحیح ابن حبان بترتیب ابن بلبان ٥/٤٥٠ - ٣٠٤، ح ١٩٧١)، والحاکم وصححه، ووافقه الذهبي (المستدرک ١/٥٢٤ - ٥٢٥).

## من أحبك ، ونعادي بعداوتك من خالفك<sup>(١)</sup>».

[وقد]<sup>(٢)</sup> أثني الله - سبحانه - على عباده المؤمنين<sup>(٣)</sup> الذين يسألونه أن يجعلهم أئمة يهتدى بهم ، فقال تعالى في صفات عباده<sup>(٤)</sup> : ﴿وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُّنَا هُنَّا مِنْ أَذْوَاجِنَا وَذُرِّيَّتِنَا فَرَّأَهُمْ أَعْيُنٌ وَجَعَلْنَا لِلْمُقْرَبِينَ إِمَامًا﴾ [الفرقان: ٧٤] ، قال ابن عباس : يهتدى<sup>(٥)</sup> بنا في الخير<sup>(٦)</sup> . وقال أبو صالح<sup>(٧)</sup> : [يقتدى]<sup>(٨)</sup> بهدانا<sup>(٩)</sup> . وقال مكحول<sup>(١٠)</sup> : أئمةً في

(١) نهاية الحديث في ج: (ونعادي بعداوتك من عاداك وخالفك أمرك).

(٢) في الأصل (فقد) ، والمثبت من ب ، وج.

(٣) (المؤمنين) ساقطة من ب ، وج.

(٤) (في صفات عباده) ساقطة من ج.

(٥) في ج (أئمة يقتدى) بدل (يهتدى).

(٦) رواه الطبرى بمعناه ، (تفسير الطبرى ٣١٩ / ١٩).

(٧) أبو صالح اسمه باذام ، ويقال : باذان ، مولى أم هاني بنت أبي طالب - رضي الله عنها - ، حدث عنها وعن علي ، وابن عباس ، وأبي هريرة - رضي الله عنهم - ، وعامة ما يرويه تفسير . (انظر : سير أعلام النبلاء ٥ / ٣٧ - ٣٨ ، وتهذيب التهذيب ٤١٦ - ٤١٧).

(٨) في الأصل (يهتدى) ، والمثبت من ب ، وج ، والسيوطى كما في الحاشية التالية.

(٩) أخرجه الفريابي عن أبي صالح ، (الدر المثور ، للسيوطى ، ١٤٩ / ٥).

(١٠) مكحول ، يُكنى أبا عبدالله - وقيل غير ذلك - الدمشقي الفقيه ، عالم أهل الشام ، تابعي ثقة ، مولى امرأة هذلية . وانختلف في وفاته ما بين (١١٢هـ) إلى (١١٨هـ) ، (انظر : سير أعلام النبلاء ٥ / ١٥٥ - ١٦٠ ، وتهذيب التهذيب ٢٩٣ - ٢٨٩ / ١٠).

«القوى»<sup>(١)</sup>، يَقْتَدِي بِنَا الْمُتَقْوُنُونَ<sup>(٢)</sup>. وَقَالَ مُجَاهِدٌ<sup>(٤)</sup>: «أَجْعَلْنَا مُؤْتَمِّنَ بِالْمُتَقْيَنِ، مُقْتَدِينَ بِهِمْ»<sup>(٥)</sup>. وَأَشْكَلَ<sup>(٦)</sup> هَذَا التَّفْسِيرُ<sup>(٧)</sup> عَلَى مَن لَمْ يَعْرِفْ قَدْرَ فَهْمِ السَّلْفِ وَعُمْقَ عِلْمِهِمْ، وَقَالَ: يَجْبُ أَنْ تَكُونَ<sup>(٨)</sup> الْآيَةُ عَلَى هَذَا القَوْلِ مِنْ

(١) في الأصل (القوى)، والمثبت من بـ، والنسيابوري كما في الحاشية التالية.

(٢) ذكره الواحدى النسيابوري في تفسيره، عن مكحول، (الوسط في تفسير القرآن المجيد ٣٤٩/٣).

وأنخرج عبد بن حميد وابن جرير عن قتادة، قال: «قادة في الخير ودعاة وهداة يؤتمن بهم في الخير»، (انظر: الدر المنشور ١٤٩/٥).

(٣) في بـ، وجـ (المقتدون) بدل (المتقون).

(٤) مجاهد بن جبر، شيخ القراء والمفسرين، رَجَحَ الذهبي أنه مولى السائب بن أبي السائب والد عبدالله بن السائب - رضي الله عنه -، ولد سنة (٢١٦هـ) في خلافة عمر بن الخطاب - رضي الله عنه -، روى عن ابن عباس - رضي الله عنه -، وعنده أخذ القرآن والتفسير والفقه، وروى عن عدد من الصحابة، وصح عنه أنه قال: عَرَضْتُ القرآن على ابن عباس ثلاث عرضات، أقفه عند كل آية، أسأله فيما نزلت؟ وكيف كانت؟ وحدث عن مجاهد خلق كثير، توفي سنة (١٠٣هـ) وقد نيق على الثمانين. (انظر: معرفة القراء الكبار، للذهبي ٦٦ - ٦٧، وسير أعلام النبلاء ٤٤٩/٤ - ٤٥٧، وغاية النهاية في طبقات القراء، لابن الجوزي ٤٢ - ٤١/٢، وطبقات المفسرين، للداودي ٣٠٥ - ٣٠٨).

(٥) رواه الطبرى بسنده في تفسيره (١٩/٣٢٠). وأخرجه عبد الرزاق في تفسيره (٧٢/٢)، وعبد بن حميد، (انظر: الدر المنشور ١٤٩/٥).

(٦) في جـ (وقد أشكل).

(٧) (التفسير) ساقطة من جـ.

(٨) (يجب أن تكون) ساقطة من جـ.

باب<sup>(١)</sup> المقلوب<sup>(٢)</sup>، على تقدير<sup>(٣)</sup>: (وأجعل المتقين لنا أئمَّةً)، ومعاذ الله أن يكون شيء من القرآن<sup>(٤)</sup> مقلوب<sup>(٥)</sup> [عن]<sup>(٦)</sup> وجهه، وهذا من تمام فهم مجاهد - رحمة الله -؛ فإنه لا يكون الرجل<sup>(٧)</sup> إماماً للمتقين حتى يأتِي بالمتقين، فبنَّه مجاهد على هذا الوجه<sup>(٨)</sup> الذي ينالون به هذا المطلوب، وهو اقتدائُهم<sup>(٩)</sup> بالسلف المتقين من قبلهم فيجعلهم الله أئمَّةً للمتقين<sup>(١٠)</sup> من بعدهم<sup>(١١)</sup>، وهذا من أحسن الفهم في القرآن وألطفه، ليس من باب القلب في شيء. فمن اتَّمَ بأهل السنة قبله<sup>(١٢)</sup>؛ اتَّمَّ به من بعده ومن معه<sup>(١٣)</sup>.

- (١) (القول) و(باب) سقطنا من ج.
- (٢) القلب: نوع من أنواع الأسلوب اللغوي. (انظر: البرهان في علوم القرآن، للزركشي ٢٨٨ - ٢٩٣، والإتقان في علوم القرآن، للسيوطى ١١٦/٣).
- (٣) في ج (أي) بدل (على تقدير).
- (٤) زيادة من ج.
- (٥) بالرفع في السُّسْخ جميعها؛ لأن (كان) تامة، فاقتصر على الفاعل.
- (٦) من (ج) وفي غيرها (على).
- (٧) في ب (إإن الرجل لا يكون).
- (٨) (الوجه) ساقطة من ج.
- (٩) في ب (وقد اهتدوا هم (بدل) وهو اقتدائُهم).
- (١٠) في ب زيادة (الذين).
- (١١) (فيجعلهم الله أئمَّةً للمتقين من بعدهم) ساقطة من ج.
- (١٢) في ب (قبل).
- (١٣) في ج: (قبل أن يأتِي به من بعده فإنه يكون إماماً لهما)، بدل: (قبله؛ اتَّمَ به من بعده ومن معه).

ووَحَدَ - سُبْحَانَهُ - لفظ **﴿إِمَاماً﴾** ولم يقل: واجعلنا للمتقين أئمّة<sup>(١)</sup>، فقيل: الإمام في الآية<sup>(٢)</sup> جمع آم<sup>(٣)</sup>، نحو: صاحب وصحاب، وهذا قول<sup>(٤)</sup> الأخفش<sup>(٥)</sup>، وفيه بُعدٌ، وليس هو من اللغة المشهورة [المُسْتَعْمَلَة]<sup>(٦)</sup> المعروفة حتى يُفسَّرَ بها كلامُ الله<sup>(٧)</sup>.

وقال آخرون<sup>(٨)</sup>: الإمام هنا مصدر، لا اسم<sup>(٩)</sup>، يُقالُ: / آمَ [٢/ب] إماماً، نحو: صام صياماً، وقام قياماً، أي: اجعلنا ذوي إمام<sup>(١٠)</sup>،

(١) (ولم يقل واجعلنا للمتقين أئمّة) ساقطة من ج.

(٢) (الإمام في الآية) ساقطة من ج.

(٣) (آم) ساقطة من ج.

(٤) في ج (قاله) بدل (وهذا قول).

(٥) انظر: معاني القرآن، للأخفش (٤٢٣/٣).

والأخفش، هو سعيد بن مسعدة المجاشعي، مولىبني مجاشع، يُكَنِّي أبا الحسن، صحب الخليل وسيبوه، وكان قدرياً غير غال. من كتبه: المسائل الكبير، والعروض، توفي سنة (٢١٥هـ) على خلاف فيها، (انظر: طبقات النحوين، للزبيدي ٧٤-٧٦، وإنماه الرواة، للفقطي ٣٦/٢-٤٢، وبغية الوعاء، للسيوطى ١/٥٩٠-٥٩١).

(٦) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.

(٧) (المعروفة حتى يفسر بها كلام الله) ساقطة من ج.

(٨) في ج (وقيل) بدل (وقال آخرون).

(٩) قال الطبرى: «هذا القول... قول نحوى أهل الكوفة»، تفسير الطبرى (٩٩٢/٢)، وانظر: التبيان فى إعراب القرآن، للعكبرى (٣٢٠/١٩)، والفرید فى إعراب القرآن، للهمذانى (٦٤٣/٣).

(١٠) (لا اسم) ساقطة من ج.

(١١) (وَقَامَ قِيَاماً أَيْ اجْعَلْنَا ذُوِّيْ إِمَامٍ) ساقطة من ج.

وهذا<sup>(١)</sup> أضعف من الذي قبله.

وقال الفراء<sup>(٢)</sup> : إنما قال : «إماماً» ، ولم يقل أئمة ، على نحو<sup>(٣)</sup> قوله<sup>(٤)</sup> : «إِنَّا رَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿١٦﴾» [الشعراء : ١٦] ، ولم يقل : رسول<sup>(٥)</sup> ، وهو من الواحد المراد به الجمع<sup>(٦)</sup> ، لقول الشاعر<sup>(٧)</sup> :

(١) في ج (وهو).

(٢) معاني القرآن ، للفراء (٢٧٤ / ٢).

والفراء هو أبو زكريا : يحيى بن زياد بن عبدالله الديلمي ، وكان من أربع الكوفيين وأعلمهم ، قيل : لو لا الفراء ما كانت عربية ؛ لأنها خلصها وضبطها ، له تصانيف عديدة ، منها : المصادر في القرآن ، والجمع والتثنية في القرآن ، وألة الكتاب ، والحدود . مات بطريق مكة سنة (٢٠٧هـ) . (انظر : طبقات النحوين ، للزبيدي ١٤٣ - ١٤٦ ، وإنباء الرواة ، للفقطي ٤٠ / ٢ ، ٤٠ / ٤ ، ٢٣ - ٧ / ٤ . وبغية الوعاة ، للسيوطى ٣٣٣ / ٢).

(٣) إنما قال إماماً ولم يقل أئمة على نحو ساقطة من ج .

(٤) في ج (ذلك كقوله).

(٥) مع أن الخطاب صادر عن موسى وهارون عليهما السلام .

(٦) (ولم يقل رسولاً) ساقطة في ج .

(٧) انظر : الصداح ، للجوهرى (٢ / ٧٣١) مادة (ظهر) .

(٨) في ج (كقوله) بدل (لقول الشاعر) .

يَا عَادِلَاتِي لَا [ثُرِدَنَ]<sup>(١)</sup> مَلَمَتِي<sup>(٢)</sup>  
 إِنَّ الْعَوَادِلَ لَيْسَ<sup>(٣)</sup> لَيْ بِأَمِيرٍ<sup>(٤)</sup>  
 أَيْ : لَيْسَ لَيْ بِأَمْرَاءٍ<sup>(٥)</sup>.

(١) في الأصل، وب (تردن)، بالزاي المعجمة، وكذلك عند السيوطي: (شرح شواهد المعني ٥٦١/٢)، لكن أكثر من ذكر البيت أورده بالراء المهملة (تردن)، وذكره ابن جنبي بالراء في الخصائص مستشهاداً بشطره الأول، ولا يصلح الاستشهاد به لما ذكره إلا بالراء المهملة، فقد أورده في باب الاكتفاء بالسبب من المسبب وبالمسبب من السبب، فقال بعد إيراد البيت: «أراد: لا تلمتني، فاكتفى بإرادة اللوم منه، وهو تالٍ لها ومسبب عنها»، (١٧٣/٣ - ١٧٤/٣)، ومثله ابن هشام في معنى الليب (١٣٧).

(٢) الشطر الأول من البيت ساقط من ج.

(٣) هكذا عند أكثر من ذكره، والقاعدة أن يقول: (لسن)، وورد البيت على القاعدة في تفسير الطبرى (١٩/٣٢٠)، وفي معنى الليب عن كتب الأعاريب لابن هشام (١/٢٣٧)، وقال شارح أبيات معنى الليب: «اللون في (لسن) ضمير العواذل، وروي في كتاب (التفسع في اللغة) [لأبي الحسين التحوى] وفي بعض نسخ (صحاح الجوهري) (ليس) بدون ضمير، والأول هو الجيد»، (شرح أبيات معنى الليب، عبدالقادر بن عمر البغدادي ٤/٢٨٤).

(٤) لم أقف على نسبة لهذا البيت، وقال البغدادي - المتوفى عام (٩٣١هـ): «والبيت مشهور بتداول العلماء إيه في مصنفاتهم، ولم أقف على قائله»، (شرح أبيات معنى الليب ٤/٢٨٤)، وقال أيضاً: «وأورده أبو حيان في تذكيره عن الإمام المرزوقي، بأن فعلاً قد يكون للجمع»، المرجع السابق (٤/٢٨٣). وأورده أيضاً ابن جنبي في الخصائص (٣/١٧٤)، والجوهري في الصحاح (٢/٧٣١) مادة (ظهر)، وغيرهم.

(٥) (أي ليس لي بأمراء) ساقطة من ج.

وهذا أحسن الأقوال، غير أنه يحتاج إلى مزيد<sup>(١)</sup> بيان<sup>(٢)</sup>، وهو: أن المتقين كلهم<sup>(٣)</sup> على طريق واحد، ومعبودهم واحد، وأتباع كتاب واحد، ونبي واحد، وعبد رب واحد. فدينهم واحد، ونبيهم واحد، وكتابهم واحد، ومعبودهم واحد<sup>(٤)</sup>، فكأنهم كلهم إمام واحد<sup>(٥)</sup> لمن بعدهم، ليسوا<sup>(٦)</sup> كالآئمة المختلفين الذين قد اختلفت طرائقهم، ومذاهبهم، وعقائدهم<sup>(٧)</sup>، فالاتمام إنما هو بما هم عليه، وهو شيء واحد، وهو الإمام في الحقيقة.

### فصل

وقد أخبر سبحانه أن هذه الإمامة إنما تُنال بالصبر [واليقين]<sup>(٨)</sup> فقال

(١) (مزيد) ساقطة من بـ، وجـ.

(٢) ذكر حسين بن أبي العز الهمذاني - (ت ٦٦٣هـ) - في المسألة السابقة ستة أقوال (انظر: الفريد في إعراب القرآن المجيد ٦٤٣/٣ - ٦٤٤)، لكن خمسة منها تدخل في الأقوال الثلاثة التي ذكرت، أما القول السادس عنده فقد ذكره ابن القيم بياناً للقول الثالث.

(٣) (كلهم) ساقطة من جـ.

(٤) من قوله (ومعبودهم واحد) الأولى، إلى قوله: (ومعبودهم واحد) الثانية، ورد في بـ كالتالي: (ومعبد واحد، وسبيل واحد، ونبيهم نبي واحد، فدينه واحد، وكتابهم واحد، ومعبودهم واحد)، وورد في جـ كالتالي: (ونبيهم واحد، ومعبودهم واحد، وكتابهم واحد).

(٥) (واحد) ساقطة من بـ.

(٦) في بـ(ليس).

(٧) في جـ (الذين اختلفت مذاهبهم) بدل (المختلفين الذين قد اختلفت طرائقهم ومذاهبهم وعقائدهم).

(٨) في الأصل (وباليقين)، والمثبت من بـ، وجـ.

تعالى : ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهَدُونَ يَا أَيُّهُنَا لَمَّا صَرَفْنَا وَكَانُوا بِيَأْيَتِنَا يُوْقِنُونَ ﴾ [السجدة : ٢٤].

بالصبر واليقين تناول الإمامة في الدين <sup>(١)</sup> <sub>(٢)</sub>.

فقيل : بالصبر عن الدنيا <sup>(٣)</sup>.

وقيل : بالصبر <sup>(٤)</sup> على البلاء <sup>(٥)</sup>.

وقيل : بالصبر <sup>(٦)</sup> عن [المناهي] <sup>(٧)</sup>.

والصواب : أنه بالصبر عن ذلك كله ، بالصبر [على] <sup>(٨)</sup> أداء فرائض الله ، والصبر عن محارمه ، والصبر على أقداره.

(١) قال ابن القيم في مدارج السالكين (٢/١٥٤) : « سمعت شيخ الإسلام ابن تيمية - قدس الله روحه - يقول : بالصبر واليقين تناول الإمامة في الدين ، ثم تلا قوله تعالى : ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً . . . ﴾ الآية » ، وانظر : مجموع فتاوى ابن تيمية (٤٤٢/٢٨).

(٢) (بالصبر واليقين تناول الإمامة في الدين) ساقطة من ج.

(٣) رُوي عن الحسن البصري ، وقتادة ، والثوري ، (انظر : الكشاف ، للزمخري ٢٤٦/٣ ، وتفسير ابن كثير ٤٧٢/٣ ، والدر المثور ٥/٣٤٣).

(٤) (بالصبر) ساقطة من ج.

(٥) في تفسير البغوي (٣/٥٠٣) ، وتفسير القرطبي (١٤/٧٣) : « هذا الصبر : صبر على الدين وعلى البلاء ».

(٦) (بالصبر) ساقطة من ج.

(٧) في الأصل (العلاхи) ، والمثبت من ب ، وج.

(٨) في الأصل (عن) ، والمثبت من ب ، وج.

وجمع - سبحانه - بين الصبر واليقين؛ إذ هما<sup>(١)</sup> سعادة العبد، وقدهما يُفقدنه<sup>(٢)</sup> سعادته، فإن القلب تطرقه طوارق الشهوات المُخالفة لأمر الله<sup>(٣)</sup>، وطوارق<sup>(٤)</sup> الشبهات المُخالفة لخبره، وبالصبر يدفع الشهوات، وباليقين يدفع<sup>(٥)</sup> الشبهات<sup>(٦)</sup>. فإن الشهوة والشيبة مضادتان للدين من كل وجه، فلا ينجو من عذاب الله<sup>(٧)</sup> إلا من<sup>(٨)</sup> دفع شهواته بالصبر، وشبهاته باليقين؛ ولهذا أخبر - سبحانه - عن حبوط أعمال أهل الشهوات والشبهات فقال - تعالى - : «كَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ كَانُوا أَشَدَّ مِنْكُمْ فُوهَةً وَأَكْثَرَ أَفْوَالًا وَأَوْلَادًا فَاسْتَمْتَعُوا بِخَلْقِهِمْ فَلَمْ يَسْتَمْتَعُوكُمْ كَمَا أَسْتَمْتَعَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ بِخَلْقِهِمْ وَخُضْتُمْ كَالَّذِي خَاضُوا» [التوبية: ٦٩]، فهذا<sup>(٩)</sup> الاستمتاع بالخلق هو استمتاعهم بنصيبيهم من الشهوات، ثم قال : «وَخُضْتُمْ كَالَّذِي خَاضُوا»، وهذا هو الخوض بالباطل<sup>(١٠)</sup> في دين الله وهو خوض أهل الشبهات<sup>(١١)</sup>. ثم

(١) في ج (بينهما لأن بهما) بدل (بين الصبر واليقين إذ هما).

(٢) في ب (عقد) بدل (يفقد)، وفي ج (وي فقدهما يفقد) بدل (و فقدهما يفقد).

(٣) في ج (للأمر) بدل (لأمر الله).

(٤) (طوارق) في هذا الموضع وفي الذي قبله سقطنا من ج.

(٥) في ج (تدفع) في الموضعين.

(٦) انظر : اقتضاء الصراط المستقيم ، لابن تيمية (١٠٦/١).

(٧) (من عذاب الله) ساقطة من ج.

(٨) (من) ساقطة من ب.

(٩) في ج (و) بدل (فهذا).

(١٠) في ب (خوض أهل الباطل) بدل (الخوض بالباطل).

(١١) انظر : اقتضاء الصراط المستقيم (١٠٧/١).

قال: «أَوْلَئِكَ حَيْثَ أَعْنَتُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأَوْلَئِكَ هُمُ الْخَسِيرُونَ» [التوبه: ٦٩]<sup>(١)</sup>، فعلق - سبحانه - بحوث الأعمال والخسران باتباع الشهوات الذي هو الاستمتاع بالخلق، وباتباع الشبهات الذي هو الخوض بالباطل<sup>(٢)</sup>.

### فصل<sup>(٣)</sup>

وكما أنه - سبحانه - علّق الإمامة في الدين بالصبر واليقين<sup>(٤)</sup> فالآية متضمنة لأصلين آخرين<sup>(٥)</sup>:

أحدهما: الدعوة إلى الله وهداية خلقه<sup>(٦)</sup>.

الثاني: هدايتهم بما أمر به<sup>(٧)</sup> على لسان رسوله ﷺ، لامقتضى عقولهم، وآرائهم، وسياساتهم، وأذواقهم<sup>(٨)</sup>، وتقليد أسلافهم<sup>(٩)</sup> بغير برهان من الله؛ لأنه قال: «يَهْدُونَ كَيْمَنًا...» [السجدة: ٢٤]<sup>(١٠)</sup>.

(١) في ج (والخوض بالباطل في دين الله هو خوض الشبهات) بدل (ثم قال: «وَخُضْتُمْ...» إلى «هُمُ الْخَسِيرُونَ»).

(٢) في ج ( بذلك) بدل (باتباع الشهوات) إلى (بالباطل).

(٣) ساقطة من ج.

(٤) في ج (بما ذكر) بدل (بالصبر واليقين).

(٥) (آخرين) ساقطة من ج.

(٦) في ج (أحدهما: هداية خلق الله).

(٧) في ج (أنها بما أمر به) بدل (هدايتهم بما أمر به)، و(به) ساقطة من ب.

(٨) (أذواقهم) ساقطة من ب.

(٩) في ج (الآراء والأذواق وتقليد الأسلاف) بدل (عقولهم) إلى (أسلافهم).

(١٠) زاد في إيراد الآية في الأصل «لَمَّا صَبَرُوا» ولم ترد هذه الزيادة في ب، وهو =

فهذه أربعة أصول تضمنتها هذه الآية:  
 أحدها: الصبر، وهو حبس النفس عن محارم الله، وحبسها على  
 فرائصه، وحبسها عن التسخط والشكایة لأقداره<sup>(١)</sup>.  
 الثاني: الإيمان، وهو الإيمان الجازم الثابت الذي لا ريب [فيه]<sup>(٢)</sup>  
 ولا تردد ولا شك<sup>(٣)</sup> ولا شبهة بخمسة أصول، ذكرها سبحانه في قوله -  
 تعالى - ﴿لَيْسَ الَّذِي أَنْتُولَوْجُوهُكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الَّذِيرَ مَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ﴾ [البقرة: ١٧٧]، وفي  
 قوله : ﴿وَمَنْ يَكْفُرْ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَرَسُولِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا﴾ [النساء: ١٣٦]، وفي قوله : ﴿إِمَانَ الرَّسُولِ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّهُمْ إِمَانَ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَرَبِّهِ وَرَسُولِهِ﴾ [البقرة: ٢٨٥]  
 والإيمان باليوم الآخر<sup>(٤)</sup> داخل في الإيمان بالكتب والرسل .  
 وجمع بينها النبي ﷺ في حديث عمر، في قوله: «الإيمان أن تؤمن  
 بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر»<sup>(٥)</sup>.

= أنساب في الاستدلال. وجملة (لأنه قال: ﴿يَهْدُونَكُمْ بِأَمْرِنَا﴾) ساقطة من جـ.

(١) (وهو حبس) إلى (لأقداره) ساقط من جـ.

(٢) ساقطة من الأصل وأثبتت من بـ، وجـ.

(٣) في جـ (لا تردد فيه) بدل (لاريـ فيه ولا تردد ولا شكـ).

(٤) في الأصل (والإيمان بالله واليوم الآخر)، وفي بـ، وجـ كما أثبتـ، وهو الصحيح؛ لأن الإيمان بالله مذكور في الآية بخلاف الإيمان باليوم الآخر.

(٥) متفق عليهـ، واللفظ لـمسلمـ.

صحيح البخاري (٢٢/١)، كتاب الإيمان، باب (٣٨) سؤال جبريل النبي =

فهذه الأصول الخمس<sup>(١)</sup>، من لم يؤمن بها فليس بمؤمن واليقين: أن يقوم<sup>(٢)</sup> الإيمان بها حتى تصير كأنها معاينة<sup>٣</sup> للقلب مشاهدة / له، [٣/ ب] نسبتها إلى البصيرة كنسبة الشمس والقمر<sup>(٤)</sup> إلى البصر<sup>(٤)</sup>، ولهذا قال من قال من السلف: [«اليقين : الإيمان كله»]<sup>(٥)</sup>.

بِحَلْقَةٍ عن الإيمان والإسلام (٥٠).

صحيح مسلم (٣٦/١)، كتاب الإيمان، باب (١) بيان الإيمان والإسلام، (ج ١).

ومن قوله: (وجمع بينها) إلى نهاية الحديث سقط من ج.

(١) في ج (أصول) بدل (الأصول الخمس).

(٢) في ج (يقوى) بدل (يقوم).

(٣) في ج (كالشمس إلى البصر) بدل (مشاهدة له نسبتها إلى البصيرة كنسبة الشمس والقمر).

(٤) قال ابن القيم في مدارج السالكين: «المعاينة نوعان: معاينة بصر، ومعاينة بصيرة. فمعاينة البصر: وقوعه على نفس المرئي، أو مثاله الخارجي، كرؤى مثال الصورة في المرأة والماء. ومعاينة البصيرة: وقوع القوة العاقلة على المثال العلمي المطابق للخارجي. فيكون إدراكه له بمنزلة إدراك العين للصورة الخارجية» (٢٤٨/٣).

(٥) في الأصل، وب (الإيمان هو اليقين كله)، وهو خطأ، والمثبت من ج. والأثر رواه وكيع عن عبدالله بن مسعود - رضي الله عنه - موقفاً، ولفظه: «الصبر نصف الإيمان، واليقين الإيمان كله». كتاب الزهد لوكيع (٤٥٦/٢)، أثر رقم (٢٠٣). ورواه الطبراني في المعجم الكبير (٩/١٠٧، ح ٨٥٤). وقال الهيثمي: «رجاله رجال الصحيح» مجتمع الزوائد (١/٢٢٠). وأخرجه غيرهما، انظر تخریجه مفصلاً في حاشية كتاب الزهد لوكيع =

### الثالث : هداية الخلق ودعوتهم<sup>(١)</sup> إلى الله ورسوله<sup>(٢)</sup> :

قال تعالى : « وَمَنْ أَحْسَنْ فَوْلَ مَمَنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ » [فصلت : ٣٣]. قال الحسن البصري<sup>(٣)</sup> : « هذا حبيب الله، هذا ولی الله، أسلم الله، وعمل بطاعته، ودعا الخلق إليه»<sup>(٤)</sup> ، فهذا النوع<sup>(٥)</sup> أفضل أنواع الإنسان وأعلاهم درجة عند الله يوم القيمة<sup>(٦)</sup> .

وهم ثنية الله - سبحانه - من الخاسرين ، قال تعالى : « وَالْأَصْرَارُ إِنَّ الْإِنْسَنَ لَفِي حُسْنٍ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ »

٤٥٨ - ٤٥٩ / .

(١) (ودعوتهم) ساقطة من ج.

(٢) (ورسوله) ساقطة من ج.

(٣) (البصري) ساقطة من ج.

(٤) رواه ابن المبارك في الزهد (٨٤١/٢)، أثر رقم (١١٢٠)، ورواه الطبراني في تفسيره (٤٦٩/٢١).

وهو عندهما باللفظ التالي - مع اختلاف يسير بينهما - : « كان إذا تلا **﴿وَمَنْ أَحْسَنْ فَوْلَ مَمَنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾** [فصلت : ٣٣] ، قال : هذا حبيب الله، هذا ولی الله، هذا صفة الله، هذا خيرة الله، هذا أحب أهل الأرض إلى الله، أجاب الله في دعوته، ودعا الناس إلى ما أجاب الله فيه من دعوته، وعمل صالحًا في إجابته، وقال : إني من المسلمين لربه، هذا خليفة الله» ، (الزهد ٨٤١/٢ - ٨٤٢).

(٥) (النوع) ساقطة من ج.

(٦) (وأعلاهم درجة عند الله يوم القيمة) ساقطة من ج.

(٧) في ب (وهو ثنيته سبحانه) بدل (وهم ثنية الله سبحانه)، وفي ج (وهو المستثنى) بدلها.

وَتَوَاصَوْا بِالصَّبَرِ ﴿١﴾ [سورة العصر]، فأقسم - سبحانه - على خسران نوع<sup>(١)</sup> الإنسان، إلا من كمل نفسه بالإيمان والعمل الصالح، وكمل غيره بوصيته له بهما؛ ولهذا قال الشافعي - رحمه الله - : «لو فكر الناس كلهم في سورة العصر<sup>(٢)</sup> لكفتهم»<sup>(٣)</sup>.

ولا يكون من أتباع الرسول على الحقيقة إلا من دعا إلى الله على بصيرة<sup>(٤)</sup> ، قال الله - تعالى - : ﴿قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُوا إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي﴾ [يوسف: ١٠٨]، فقوله: ﴿أَدْعُوا إِلَى اللَّهِ﴾ تفسير لسبيله [التي]<sup>(٥)</sup> هو عليها، فسبيله وسبيل أتباعه: الدعوة إلى الله، فمن لم يدع إلى الله فليس على سبيله<sup>(٦)</sup>.

وقوله: ﴿عَلَى بَصِيرَةٍ﴾، قال ابن الأعرابي<sup>(٧)</sup>: البصيرة الثابت في

(١) (نوع) ساقطة من ج.

(٢) في ج (فيها) بدل (في سورة العصر).

(٣) ذكره ابن كثير في تفسيره بلفظ: «لو تدبر الناس هذه السورة لوسعتهم

(٤) ٥٨٥.

(٤) (على بصيرة) ساقطة من ب، وج.

(٥) في الأصل (الذي)، وفي ب(اللائي)، وكلاهما لا يصح.

(٦) في ج (هو وأتباعه) بدل (فسبيله وسبيل) إلى (على سبيله).

(٧) هو أبو عبدالله محمد بن زياد الأعرابي، من مواليبني هاشم، كان نحوياً،

عالماً باللغة والشعر، ناسباً، قال الذهبي: «وكان صاحب سنة واتباع»، (سير

أعلام النبلاء ٦٨٨/١٠). له عدة كتب في التوادر، وله كتاب الأنواء، وصفة

الخيل، ومعاني الشعر، وغير ذلك. توفي سنة (٢٣١هـ) وقد جاوز الثمانين.

(انظر ترجمته في: طبقات النحوين واللغويين، لأبي بكر الزبيدي،

ص ٢١٣ - ٢١٥، وإنباء الرواة، للقططي ١٢٨/٣ - ١٣١، وبغية الوعاة، =

الدين (١) (٢)

وقيل<sup>(٣)</sup>: البصيرة<sup>(٤)</sup>: العِبرةُ، كما يُقالُ: [أليس]<sup>(٥)</sup> لك في كذا  
بصيرة؟ أي: عِبرةُ، قال الشاعر<sup>(٦)</sup>:

في الذاهِبِينَ الْأُولِيِّينَ<sup>(٧)</sup>      من مِنَ الْقَرْوَنَ لَنَا<sup>(٨)</sup> بِصَائِرَ<sup>(٩)</sup>  
وَالْتَّحْقِيقِ: الْعِبْرَةُ ثُمَرَةُ<sup>(١٠)</sup> الْبَصِيرَةُ، فَإِذَا تَبَصَّرَ اعْتَبَرَ<sup>(١١)</sup>، فَمِنْ عُدُمِ  
الْعِبْرَةِ فَكَانَهُ لَا بَصِيرَةَ لَهُ.

وأصل اللفظ من الظهور والبيان، فالقرآن بصائر، أي: أدلة وهدى

---

للسيوطني ١٠٥ / ١ - ١٠٦ =

(١) لسان العرب (٤/٦٥)، وтاج العروس (١٠/٢٠٩)، ولم ينساب لأحد. وقال  
في تاج العروس: «وعن ابن الأعرابي: أبصر الرجل إذا خرج من الكفر إلى  
بصيرة الإيمان...» (١٠/٢٠٩).

(٢) في ب (في الدنيا) بدل (في الدين)، وهي ساقطة من ج.

(٣) كتاب العين، للخليل، ذكر القول والشاهد (٧/١١٨).

(٤) (ال بصيرة ) ساقطة من ج.

(٥) في الأصل (الكيسُ)، والمثبت من ب.

(٦) (أليس) إلى (الشاعر) ساقط من ج.

(٧) (لنا) ساقطة من ج.

(٨) نسبة الجاحظ ضمن خمسة أبيات لقس بن ساعدة، (البيان والتبيين  
. (١/٣٠٩).

(٩) في ب، وج (ثم) بدل (ثمرة).

(١٠) في ج ( فإذا اعتبر تبصر ) بدل ( فإذا تبصر اعتبر ).

وبيان<sup>(١)</sup> يقود إلى الحق، ويهدى إلى الرشد، ولهذا يقال للطريقة من [الذم]<sup>(٢)</sup> التي يُستدلُّ بها على الرَّمِيَّة<sup>(٣)</sup> : بصيرة<sup>(٤)</sup>.

فدللت الآية/ أيضاً على [أنّ]<sup>(٥)</sup> من لم يكن على بصيرة فليس من أتباع الرسول، وأن أتباعه هم أولو البصائر<sup>(٦)</sup>، ولهذا قال: «أنا وَمَنْ أَتَّبَعَنِي»، فإن كان المعنى: أدعوا إلى الله أنا ومن اتبعني، ويكون «من اتبعني» معطوفاً على الضمير المرفوع في «أَدْعُوكُمْ»<sup>(٧)</sup> - وَحَسْنٌ<sup>(٨)</sup> العطف<sup>(٩)</sup>؛ لأجل الفصل - فهو دليل على أن أتباع الرسول هم الذين يدعون إلى الله وإلى رسوله<sup>(١٠)</sup>.

وإن كان معطوفاً<sup>(١١)</sup> على الضمير المجرور في «سبيلي» أي: هذه

(١) انظر: تفسير الطبرى (٢٤/١٢).

(٢) في الأصل، وب (الذم) وهو تصحيف، كما في الحاشية التالية.

(٣) في ب (الذمة) وهو تصحيف، قال الجوهرى: «قال الأصمى: وال بصيرة شيء من الذم يستدل به على الرَّمِيَّة» (الصحاح ٥٩٢/٢).

(٤) (ويهدي إلى الرشد) إلى (بصيرة) ساقطة من ج.

(٥) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.

(٦) (وأن أتباعه هم أولو البصائر) ساقطة من ج.

(٧) انظر: إعراب القرآن، للتحاس (٢/١٦٠). وتفسير النسفي (٢/١٣٣).

(٨) في ب (وَحَسْن) بدل (وَحَسْن).

(٩) قال ابن القيم: «أحسن وأقرب إلى الفصاحة والبلاغة» مفتاح دار السعادة (١/١٥٤).

(١٠) (إلى رسوله) ساقطة من ج.

(١١) في ج (المعطوف).

سبيلي<sup>(١)</sup> وسبيل من اتبعني<sup>(٢)</sup> فكذلك<sup>(٣)</sup>.

وعلى التقديرين فسبيله وسبيل أتباعه الدعوة إلى الله.

الأصل الرابع: قوله: ﴿يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا﴾ [السجدة: ٢٤]، وفي ذلك دليل على اتباعهم ما أنزل الله على رسوله، وهدايتهم به وحده، دون غيره من الأقوال والأراء والنّخل والمذاهب، بل لا يهدون إلا بأمره خاصة.

فحصل من هذا: أن أئمة الدين الذين يقتدون بهم هم الذين جمعوا بين الصبر واليقين والدعوة إلى الله بالسنة والوحي لا بالأراء وبالبدع، فهو لاء خلفاء الرسول ﷺ في أمته، وهم خاصته وأولياؤه، ومن عاداهم أو حاربهم فقد عادى الله - سبحانه وآذنه بالحرب<sup>(٤)</sup>.

قال الإمام أحمد - رحمه الله - في خطبة كتابه في الرد على

(١) أي هذه سبيلي ساقطة من ج.

(٢) من هنا يبدأ سقط في ب، ووج، بنحو اثنين وثلاثين سطراً مطبوعاً. وكتب في حاشية ب - بخط الناسخ -: «سقط في الأصل من هذا الموضع شيء، لا أدرى ورقة أم أكثر؟» (٧/أ)، وفي حاشية ج: (هكذا في الأصول المنسقولة منها) (٥/أ).

(٣) ذكر ابن القيم - رحمه الله - هذه المسألة في (مدارج السالكين ٢/٤٨٢)، وجلاء الأفهام ص ٣١٧، ومفتاح دار السعادة ١/١٥٤، والصواعق المرسلة ١/١٥٥.

(٤) روى البخاري بسنده عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: «إن الله قال: من عادى لي ولیاً فقد آذنته بالحرب»، صحيح البخاري، كتاب الرفاق باب (٣٨) التواضع (٧/٢٤٣)، ح ٦٥٢.

الجهمية<sup>(١)</sup>: «الحمد لله الذي جعل في كل زمان فترات من الرسل [بقايا]<sup>(٢)</sup> من أهل العلم، يدعون من ضل إلى الهدى، ويصبرون منهم على الأذى، يُحيّون بكتاب الله الموتى، [وَيَبْصِرُونَ]<sup>(٣)</sup> بنور الله أهل العمى، فكم من قتيل لإبليس قد أحياه، وكم من [ضال]<sup>(٤)</sup> تائه قد هدوه، فما أحسن أثراً لهم على الناس! وما أقبح أثراً الناس عليهم! ينفعون عن كتاب الله تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين، الذين عَقَدُوا ألوية البدعة، وأطْلَقُوا عِنان الفتنة، فهم مختلفون في الكتاب، مخالفون للكتاب، مجتمعون على مفارقة الكتاب، يقولون على الله وفي الله/ وفي كتاب الله بغير علم، يتكلمون بالتشابه من [٤/ب] الكلام، وَيَخْدَعُون جهال الناس بما يُشَبِّهُون عليهم، فنعود بالله من فتن المُضلِّين»<sup>(٥)</sup>.

(١) الجهمية: أتباع جهم بن صفوان السمرقندى، أبي محرز مولى بنى راسب من الأزد، قُتل في آخر ملك بنى أمية.

وهم من الفرق الصالحة التي خالفت أهل السنة، ومن مخالفاتهم أنهم يقولون: إن الإيمان عقد بالقلب فقط، وإن علم الله محدث مخلوق، وإنه لا يعلم الشيء قبل أن يخلقه، وإن الجنة والنار تفبيان ويفتنى من فيهما، تعالى الله عما يقولون. (انظر: الفصل في الملل والأهواء والنحل، لابن حزم ٢٩٦ - ٢٩٧ / ١٨٦ - ١٨٧، ٢٦٦، ٢٩٧ / ٥، ٧٣، والملل والنحل، للشهرستاني ١ / ٨٧ - ٨٨).

(٢) في الأصل (تبًا) هكذا، والمثبت من كتاب الرد على الجهمية والزنادقة.

(٣) في الأصل (وينصرُون)، والمثبت من كتاب الرد على الجهمية والزنادقة.

(٤) ساقطة من الأصل، وأثبتت من كتاب الرد على الجهمية والزنادقة.

(٥) الرد على الجهمية والزنادقة، للإمام أحمد بن حنبل، (ص ٨٥).

## فصل

ومما ينبغي الاعتناء به علماً ومعرفة وقصدأً وإرادةً: العلم بأن كل إنسان، بل كل حيوان، إنما يسعى فيما يُحَصِّل له اللذة والنعيم وطيب العيش، ويندفع به عنه أضداد ذلك، وهذا مطلوب صحيح يتضمن ستة أمورٍ :

أحداها: معرفة الشيء النافع للعبد، الملائم له، الذي بحصوله لذته وفرجه وسروره وطيب عيشه.

الثاني: معرفة الطريق الموصلة إلى ذلك.

الثالث: سلوك تلك الطريق.

الرابع: معرفة الضار المؤذن المنافر الذي ينكمد عليه حياته.

الخامس: معرفة الطريق التي إذا سلكها أفضت به إلى ذلك.

السادس: تجنب سلوكها.

فهذه ستة أمور لا تتم لذة العبد وسروره وفرحه وصلاح حاله إلا باستكمالها، وما نقص منها عاد<sup>(١)</sup> بسوء حاله، وتتكيد حياته<sup>(٢)</sup>.

وكل عاقل يسعى في هذه الأمور، لكن أكثر الناس غلط في تحصيل هذا المطلوب المحبوب النافع<sup>(٣)</sup>، إما في عدم

(١) إلى هنا ينتهي السقط في نسخة ب.

(٢) إلى هنا ينتهي السقط في ج.

(٣) (المحبوب النافع) ساقطة من ج.

تصوره<sup>(١)</sup> ومعرفته، وإنما في عدم معرفته الطريق الموصلة إليه. فهذا غلطان سببها الجهل، [وَيَتَحَلَّصُ]<sup>(٢)</sup> منها بالعلم.

وقد يحصل له العلم بالمطلوب، والعلم بطريقه، لكن في قلبه إرادات<sup>(٣)</sup> وشهوات تحول بينه وبين قصد هذا المطلوب النافع<sup>(٤)</sup> وسلوك طريقه، فكلما أراد [ذلك]<sup>(٥)</sup> اعترضته تلك الشهوات والإرادات، وحالت بينه وبينه، وهو لا يمكنه تركها وتقديم هذا المطلوب<sup>(٦)</sup> عليها إلا بأحد أمرين:

إنما حب متعلق<sup>(٧)</sup>، وإنما فرق مزعج<sup>(٨)</sup>.

(١) (تصوره) وواو العطف بعدها ساقطة من ج.

(٢) في الأصل (ويتحصل)، والمثبت من ب.

(٣) (إرادات) وواو العطف بعدها ساقطة من ج.

(٤) (النافع) ساقطة من ج.

(٥) في الأصل ( بذلك)، والمثبت من ب.

(٦) في ج (ولا يمكنه تقديم هذا) بدل (فكلما أراد) إلى (المطلوب).

(٧) في ب، وج (مقلق) بدل (متعلق)، وعقد ابن القيم في (مدارج السالكين ٣٢ - ٢٧) فصلاً في مراتب المحبة وعددها عشر مراتب فقال: «أولها العلاقة) وسميت علاقة لتعلق القلب بالمحبوب»، وانظر: (العبدية، لشيخ الإسلام ابن تيمية ص ٦)، وقال الجوهرى في (الصحاح ٤/١٥٢٩): «علِّفَها بالكسر وعلِّقَ حُبُّها بقلبه أي: هَوِيهَا».

ولما ورد في ب، وج وجه قوي، فقد تكلم ابن القيم عن منزلة (القلق) لدى أهل التصوف، وذكر: أنه قوة في الشوق لدى صاحبه يتجرد فيها عن الصبر، فتجده يلتذ بالموت إذا ذكر. (انظر مدارج السالكين ٣/٥٩ - ٦١).

(٨) أي: خوف، (لسان العرب ١٠/٣٠٤).

(٩) هنا تنتهي نسخة د.

فيكون الله ورسوله والدار الآخرة والجنة ونعمتها أحب إليه من هذه الشهوات<sup>(١)</sup>، ويعلم أنه [لا يمكنه]<sup>(٢)</sup> الجمع بينهما، فيؤثر أعلى المحبوبين على أدناهما، وإما أن/ يحصل له علم ما يترب على إثارة هذه الشهوات من المخاوف والألام التي ألمها أشد من ألم فوات هذه الشهوات وأبقى. فإذا تمكن من قلبه هذان العلمان أنتجا له إثارة ما ينبغي إثاره، وتقديمه على ما سواه<sup>(٣)</sup>؛ فإن خاصية<sup>(٤)</sup> العقل: إثارة أعلى المحبوبين على أدناهما<sup>(٥)</sup>، واحتمال أدنى المكرهين ليتخلص به من أعلاهما<sup>(٦)</sup>.

وبهذا الأصل تعرف عقول الناس، وتميّز بين العاقل وغيره<sup>(٧)</sup>، ويظهر تفاوتهم في العقول<sup>(٨)</sup>. فأين<sup>(٩)</sup> عقل من آثر لذة عاجلة

(١) (فيكون الله إلى (الشهوات) ساقط من ج.

(٢) في الأصل (لا يمكن) والمثبت من ب، وج.

(٣) من قوله: (ويعلم أنه) إلى (ما سواه) ورد في ج بما يشبه التفسير له، ونضنه: فإذا تمكن من قلبه أنه لا يمكنه الجمع بين هذه الشهوة وبين لذة الآخرة، وعلم ما يترب علىهما من الآخرة التي هي أشد من ألم الصبر عن هذه الشهوات، فهذان العلمان يتتجان إثارة ما ينبغي له إثاره).

(٤) في ب، وج ( خاصة).

(٥) (على أدناهما) ساقطة من ج.

(٦) زاد ابن القيم هذا الكلام بياناً في الداء والدواء (ص ٣١٠).

(٧) في ج (وتميز العاقل من غيره).

(٨) (ويظهر تفاوتهم في العقول) ساقطة من ج.

(٩) في ب زيادة (من).

منغصة<sup>(١)</sup> منكدة - إنما هي<sup>(٢)</sup> كأضغاثِ أحلام، أو كطيف تتمتع به من [زائره]<sup>(٣)</sup> في المنام<sup>(٤)</sup> - على لذة هي من أعظم اللذات، وفرحة ومسرة هي من أعظم المسرات<sup>(٥)</sup>، دائمة لا تزول ولا تفني ولا تنقطع؛ فباعها بهذه اللذة الفانية المضيمحلة التي حُشيت بالآلام، وإنما حصلت بالآلام، وعاقبتها الآلام؟ فلو قايس العاقل بين لذتها<sup>(٦)</sup> وألمها، ومضرتها ومنفعتها؛ لاستحيا من نفسه وعقله، كيف يسعى في طلبها! ويُضيع زمانه في اشتغاله بها! فضلاً عن إيثارها على «ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر!»<sup>(٧)(٨)</sup>.

وقد اشتري - سبحانه - من المؤمنين أنفسهم، [وجعل]<sup>(٩)</sup> ثمنها جنته<sup>(١٠)</sup>، وأجرى هذا<sup>(١١)</sup> العقد على يد رسوله وخليله وخيرته من

(١) في ج (منقضية) بدل (منغصة).

(٢) (منكدة إنما هي) ساقطة من ج.

(٣) في الأصل، وب (زاره).

(٤) (أو كطيف تتمتع به من زاره في المنام) ساقطة من ج.

(٥) (وفرحة ومسرة هي من أعظم المسرات) ساقطة من ج.

(٦) في ب (لذاتها).

(٧) اقتباس من الحديث القدسي المتفق عليه في وصف الجنة: صحيح البخاري، كتاب بدء الخلق، باب (٨) ما جاء في وصف الجنة (٤، ١٠٣ / ٤)، ح ٣٢٤٤.

وصحيح مسلم، كتاب الجنة، (٤/ ٢١٧٤، ح ٢).

(٨) (لا تفني ولا تنقطع) إلى (قلب بشر) ساقط من ج.

(٩) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.

(١٠) إشارة إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ أَشَرَّى بِرَبِّ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفَسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ يَأْتِيَهُمُ الْجَنَّةُ يُقْدِنُونَ فِي سَكِينَ اللَّهِ﴾ الآية [سورة التوبة: ١١١].

(١١) (هذا) ساقطة من ج.

خلقه<sup>(١)</sup>. فسلعه رب السموات والأرض مشرطيها، والتمتع بالنظر إلى وجهه الكريم وسماع كلامه منه في داره ثمنها، ومَنْ جرى على يده العقد رسوله<sup>(٢)</sup>، كيف يليق بالعقل أن يُضيّعها ويهملها ويبيعها بشمن بخس، في دار زائلة مضمحلة فانية! وهل هذا إلا من أعظم الغبن؟<sup>(٣)</sup> وإنما يظهر له هذا الغبن<sup>(٤)</sup> الفاحش<sup>(٥)</sup> يوم التغابن، إذا ثقلت موازين المتقين وخفت موازين المبطلين.

### فصل

[٥/ب] إذا عرفت هذه المقدمة فاللذة التامة، والفرح / والسرور<sup>(٦)</sup>، وطيب العيش، والنعيم، إنما هو في معرفة الله، وتوحيده والأنس به، والشوق إلى لقائه، واجتماع القلب والهم<sup>(٧)</sup> عليه. فإن أنكد العيش عيش مَنْ قَلْبُه مُشَتَّتٌ، وَهَمُّهُ مُفَرِّقٌ<sup>(٨)</sup>، فليس لقلبه مستقر يستقر

(١) روى الطبرى بسنده عن عبد الله بن رواحة - رضي الله عنه - أنه قال لرسول الله ﷺ: اشترط لربك ولنفسك ما شئت. قال: «أشترط لربى أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئاً، وأشترط لنفسي أن تمنعوني مما تمنعون منه أنفسكم وأموالكم». قالوا: فإذا فعلنا ذلك، فماذا لنا؟ قال: «الجنة». قالوا: رب البيع، لا نقيل ولا نستقيل فنزلت: «إِنَّ اللَّهَ أَشَرَّى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ» الآية. تفسير الطبرى (٤٩٩/١٤، ح ١٧٢٧٠).

(٢) في ب (ومن جرى العقد على يد رسوله). وسقط من ج قوله: (وخليله وخيرته) إلى (العقد رسوله).

(٣) (ويهملها) إلى (أعظم الغبن) ساقطة من ج.

(٤) (إنما يظهر له هذا الغبن) ساقطة من ب.

(٥) (الفاحش) ساقطة من ج.

(٦) (التامة والفرح والسرور) ساقطة من ج.

(٧) (وهمه مفرق) ساقطة من ج.

عنه<sup>(١)</sup> ولا حبيب يأوي إليه<sup>(٢)</sup> ويسكن إليه، كما أفصح القائل عن ذلك بقوله<sup>(٣)</sup> :

وَمَا ذاق طعمَ العيشِ مَنْ لَمْ<sup>(٤)</sup> يَكُنْ لَهُ

حَبِيبٌ إِلَيْهِ يَطْمَئِنُ وَيَسْكُنُ

فالعيش الطيب، والحياة النافعة، وقرة العين في السكون والطمأنينة إلى الحبيب الأول<sup>(٥)</sup>، ولو تَنَقَّلَ القلب في المحبوبات كُلُّها لم يسكن ولم يطمئن [إلى شيء منها]<sup>(٦)</sup>، ولم تَقْرَأْ [بِهِ]<sup>(٧)</sup> عينه حتى يطمئن إلى إلهه وربّه<sup>(٨)</sup> ووالله، الذي ليس له من دونه ولبي ولا شفيع، ولا غنى له عنه طرفة عين، كما قال القائل<sup>(٩)</sup> :

نَقْلٌ فَؤَادُكَ حِيثُ...<sup>(١٠)</sup> شَتَّى مِنَ الْهُوَى

مَا الْحُبُّ إِلَّا لِلْحَبِيبِ<sup>(١١)</sup> الأول

(١) (يستقر عنده) ساقطة من ج.

(٢) (يأوي إليه) وواو العطف بعدها ساقطة من ج.

(٣) في ج (قيل) بدل (أفصح القائل عن ذلك بقوله).

(٤) في ب (منكم) بدل (من لم).

(٥) (فالعيش الطيب) إلى (الأول) ساقط من ج.

(٦) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.

(٧) ساقطة من الأصل وأثبتت من ب، وج.

(٨) (وربه) ساقطة من ج.

(٩) في ب زيادة (شعر).

(١٠) في الأصل زيادة (ما).

(١١) في ب (للخليل) بدل (للحبيب).

## كم منزل في الأرض بآلفه الفتى

وحنينه<sup>(١)</sup> أبداً لأول منزل<sup>(٢)</sup>

فاحرص أن يكون همك واحداً، وأن يكون هو الله وحده، فهذا غاية سعادة العبد<sup>(٤)</sup>. وصاحب هذه الحال<sup>(٥)</sup> في جنة معجلة قبل جنة الآخرة وفي نعيم عاجل<sup>(٦)</sup>، كما قال بعض الواجدين<sup>(٧)</sup>: «إنه ليمر بالقلب أوقات أقول: إنْ كان أهل الجنة في مثل هذا إنهم لفِي عيش طيب»<sup>(٨)</sup>; وقال آخر: «إنه ليمر بالقلب أوقات يرقص فيها طرباً»<sup>(٩)</sup>. وقال آخر: «مساكين أهل الدنيا! خرجوا منها وما ذاقوا أطيب...»<sup>(١٠)</sup> ما فيها. قيل

(١) بياض في ب موضع (وحنينه).

(٢) اليتان لأبي تمام ضمن أربعة أبيات، انظرها في شرح ديوان أبي تمام للخطيب التبريزى (٢٩٠/٢).

(٣) (ولا غنى له عنه) إلى نهاية البيتين ساقط من ج.

(٤) في ج (السعادة) بدل (سعادة العبد).

(٥) في ب (الحالة)، وفي ج (صاحبها) بدل (صاحب هذه الحال).

(٦) (قبل جنة الآخرة وفي نعيم عاجل) ساقطة من ج، و(نعميم) ساقطة من ب.

(٧) في ج (بعضهم).

(٨) ذكره المؤلف في روضة المحبين (ص ١٦٥)، وفي مدارج السالكين قال: «وقال بعض العارفين» (١/٤٥٤)، ونسب هذا القول إلى عابد طرسوسي يقال له: أبو سليمان المغربي، صفة الصفوة (٤/٢٣٨)، وانظر الحاشية التالية.

(٩) ذكره ابن كثير هو الذي قبله قوله واحداً، ونسبة إلى أبي سليمان عبد الرحمن بن أحمد بن عطيه الداراني. البداية والنهاية، طبعة دار المعرفة، حوادث سنة ٢٠٥ هـ، (١٠/٦٩٨).

(١٠) في الأصل زيادة (عيش).

له : وما أطيب ما فيها؟<sup>(١)</sup> قال : معرفة الله ، ومحبته ، والأنس بقربه<sup>(٢)</sup> ، والشوق إلى لقائه<sup>(٣)</sup> .

وليس في الدنيا نعيم يشبه نعيم أهل<sup>(٤)</sup> الجنة إلا هذا ، ولهذا قال النبي ﷺ : «حُبِّبَ إِلَيَّ مِنْ دُنْيَاكُمْ : النِّسَاءُ ، وَالطَّيْبُ . وَجَعَلْتُ قُرْئَةً عِينِي فِي الصَّلَاةِ»<sup>(٥)</sup> ، فأخبر أنه حُبِّبَ إِلَيْهِ مِنْ الدُّنْيَا شَيْثَانَ / : «النِّسَاءُ [٦/٦] وَالطَّيْبُ»<sup>(٦)</sup> ، ثم قال : «وَجَعَلْتُ قُرْئَةً عِينِي فِي الصَّلَاةِ»<sup>(٧)</sup> .

---

(١) في ج (وما هو) بدل (وما أطيب ما فيها).

(٢) في ج (به) بدل (بقربه).

(٣) نقله المؤلف في روضة المحبين (ص ١٦٥) عن (بعض العارفين) ، وفي مدارج السالكين ، عن (بعض المحبين) ، (٤٥٤/١) ورواه أبو نعيم وابن الجوزي عن ابن المبارك ، دون قوله : (محبته ، والأنس بقربه ، والشوق إلى لقائه) ، حلية الأولياء (١٦٧/٨) ، وصفة الصفو (٤/١٢٤) .

(٤) (أهل) ساقطة من ب ، وج .

(٥) رواه الإمام أحمد ، (المسنن ٤/٢٠١ ، ح ١٣٦٢٣ ، ٣/٥٨١ ، ح ١١٨٨٤ ، ٨/١١٨٨٥) .

ورواه النسائي ، كتاب عشرة النساء ، باب حب النساء ، (٧/٧) ، (٣٩٤٩) . والحاكم في المستدرك ، وقال : «هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه» . ووافقه الذهبي ، (المستدرك ٢/١٦٠) .

وجود إسناده العراقي ، (المغني عن حمل الأسفار في الأسفار في تحرير مافي الإحياء من الأخبار - بحاشية إحياء علوم الدين للغزالى - ٢/٣٠) .

وقال الألباني : «إسناده حسن» ، (تحقيق مشكاة المصائب ٣/٤٤٨ ، ح ٥٢٦١) .

(٦) (النساء والطيب) ساقطة من ج .

(٧) (فأخبر أنه حب إليه) إلى (الصلاحة) ساقطة من ب .

وَقُرْةُ العَيْنِ فَوْقُ الْمُحْبَةِ، فَإِنَّهُ لَيْسَ كُلُّ مُحْبُوبٍ تَقْرُّ بِهِ [الْعَيْنِ]<sup>(١)</sup>، وَإِنَّمَا تَقْرُّ الْعَيْنُ<sup>(٢)</sup> [بِأَعْلَى]<sup>(٣)</sup> الْمُحْبَوبَاتِ، الَّذِي يُحَبُّ لِذَاتِهِ، وَلَيْسَ ذَلِكَ إِلَّا اللَّهُ<sup>(٤)</sup> الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ، وَكُلُّ مَا سُواهُ فَإِنَّمَا يُحَبُّ تَبْعَداً لِمُحْبَتِهِ فَيُحَبُّ لِأَجْلِهِ وَلَا يُحَبُّ مَعْهُ<sup>(٥)</sup>، فَإِنَّ الْحُبَّ مَعَهُ شَرْكٌ، وَالْحُبُّ لِأَجْلِهِ تَوْحِيدٌ. فَالْمُشْرِكُ يَتَخَذُ...<sup>(٦)</sup> مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَاداً يُحِبُّهُمْ كَحْبِ اللَّهِ، وَالْمُؤْمَنُ<sup>(٧)</sup> إِنَّمَا يُحِبُّ مَنْ يُحِبُّ اللَّهَ<sup>(٨)</sup>، وَيُبَغْضُ مَنْ يُبَغْضُهُ فِي اللَّهِ<sup>(٩)</sup>، وَيَفْعُلُ مَا يَفْعُلُهُ<sup>(١٠)</sup> اللَّهُ، وَيَتَرَكُ مَا يَتَرَكُهُ<sup>(١١)</sup> اللَّهُ. وَمَدَارُ الدِّينِ عَلَى هَذِهِ الْقَوَاعِدِ الْأَرْبَعِ، وَهِيَ: الْحُبُّ وَالْبَغْضُ، وَيَتَرَبَّ [عَلَيْهِمَا]<sup>(١٢)</sup> الْفَعْلُ وَالْتَّرْكُ وَالْعَطَاءُ وَالْمَنْعُ. فَمَنْ اسْتَكْمَلَ أَنْ يَكُونَ هَذَا كُلُّهُ اسْتَكْمَلَ الْإِيمَانُ، وَمَا نَقْصُهُ مِنْهَا أَنْ كُوَنَ اللَّهُ عَادَ بِنَقْصِ إِيمَانِ الْعَبْدِ<sup>(١٣)</sup>.

(١) في الأصل (العيون)، والمثبت من ب، وج.

(٢) (العين) ساقطة من ج.

(٣) في الأصل (على)، والمثبت من ب، وج.

(٤) في ب، وج (إلا الله).

(٥) انظر العبودية، لشیخ الإسلام ابن تیمیة (ص ٣٠).

(٦) في الأصل زيادة حرفين ليس لهما معنى، وهمما: (مر).

(٧) في ب، وج (والموحد إنما يحب من أحبه الله).

(٨) في ب (ويبغض من يبغضه الله)، وفي ج (ويبغض من يبغضه الله).

(٩) في ب، وج (ما يفعل).

(١٠) في ب (ما يتترك).

(١١) في الأصل (عليها)، والمثبت من ب، وج.

(١٢) في ج (بنقص الإيمان) بدل (بنقص إيمان العبد).

والمقصود أنَّ ما تقرُّ به العين أعلى من مجرد ما يحبه، فالصلة قُرْةٌ عيون المحبين في هذه<sup>(١)</sup> الدنيا؛ لما فيها من مناجاة من لا تقرُّ...<sup>(٢)</sup> العيون، ولا تطمئن القلوب، ولا تسكن [النفوس]<sup>(٣)</sup> إلا إليه<sup>(٤)</sup>، والتنعم بذكره، [والتلذل]<sup>(٥)</sup> والخصوص له، والقرب منه، ولا سيما في حال<sup>(٦)</sup> السجود، وتلك الحال<sup>(٧)</sup> أقرب ما يكون العبد من ربه فيها<sup>(٨)</sup>، ومن هذا قول النبي ﷺ: «يا بلال أرحنا بالصلوة»<sup>(٩)</sup>، فأعلم

وقد روى أبو داود عن أبي أمامة - رضي الله عنه - عن رسول الله ﷺ أنه قال: «من أحب لله، وأبغض لله، وأعطي الله، ومنع الله، فقد استكمل الإيمان»، (سنن أبي داود ٦٠/٥، كتاب السنة، باب الدليل على زيادة الإيمان ونقصانه، ح٤٦٨١)، وصححه الألباني، (سلسلة الأحاديث الصحيحة ٦٥٧/١ - ٦٥٨، ح٣٨٠)، ورواه الترمذى وحسنه، عن سهل بن معاذ بن أنس الجهمي عن أبيه - رضي الله عنه - مرفوعاً، بتقديم وتأخير، بزيادة « وأنكح لله»، وعنه: «فقد استكمل إيمانه»، (سنن الترمذى، ٤/٥٧٨). كتاب صفة القيمة والرقائق والورع، باب ٦٠، ح٢٥٢١).

(١) (هذه) ساقطة من ج.

(٢) في الأصل زيادة (به).

(٣) في الأصل (النفس)، والمثبت من ب، وجملة (ولا تسكن النفوس) ساقطة من ج.

(٤) في ج (به) بدل (إليه).

(٥) في الأصل (والتلذذ)، والمثبت من ب، وجملة (والتنعم بذكره والتلذل) ساقطة من ج.

(٦) (حال) ساقطة من ج.

(٧) (وتلك الحال) ساقطة من ج.

(٨) في ج (فيه).

(٩) في ب (يا بلال، أرحنا في الصلاة)، وفي ج (يا بلال، أرحنا أرحنا بالصلوة).

بذلك<sup>(١)</sup> أن راحته بِكَلَّهُ في الصلاة<sup>(٢)</sup> كما أخبر أن قرة عينه فيها. فain  
هذا من قول القائل: نصلي ونستريح من الصلاة!

فالمحب راحته وقرة عينه في الصلاة<sup>(٣)</sup>، والغافل<sup>(٤)</sup> المعرض<sup>(٥)</sup>،  
ليس له نصيب من ذلك، بل الصلاة كبيرة<sup>(٦)</sup> شاقة عليه<sup>(٧)</sup>، إذا قام فيها  
كانه على الجمر حتى يتخلص منها<sup>(٨)</sup>، وأحب الصلاة [إليه]<sup>(٩)</sup> أujeلها  
وأسرعها، فإنه ليس له قرة عين فيها، ولا لقلبه راحة بها<sup>(١٠)</sup>، والعبد إذا  
[٦/ب] قررت عينه بشيء واستراح قلبه به<sup>(١١)</sup> فأشق ما عليه / مفارقته، والمتكلف

---

والحديث رواه أحمد، (المسنن ٦/٥٠١، ح ٢٢٥٧٨).

ورواه أبو داود من طريقين، كتاب الأدب، باب في صلاة العتمة،  
(٥) ٢٦٢، ح ٤٩٨٦، وح ٤٩٨٥)، وصحح إسناده العراقي، (المغني. عن  
حمل الأسفار ١/١٦٥)، والألباني، (تحقيق مشكاة المصايح  
١/٣٩٣، ح ١٢٥٣).

(١) في ج (فأخبر) بدل (فأعلم بذلك).

(٢) (فأعلم بذلك أن راحته بِكَلَّهُ في الصلاة) ساقطة من ب.

(٣) (فالمحب راحته وقرة عينه في الصلاة) ساقطة من ج.

(٤) في ج (فالغافل).

(٥) (المعرض) ساقطة من ج.

(٦) في ب (كثيرة).

(٧) في ج (عليه كبيرة شاقة) بدل (كبيرة شاقة عليه).

(٨) (إذا قام فيها كانه على الجمر حتى يتخلص منها) ساقطة من ج.

(٩) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وح.

(١٠) في ب (فيها).

(١١) في ب (ولألا فإن كل من قررت عينه بشيء واستراح به) بدل (والعبد إذا قررت  
عينه بشيء واستراح قلبه به).

الفارغ القلب من الله والدار الآخرة المبتلى بمحبة الدنيا أشق ما عليه  
 الصلاة<sup>(١)</sup> ، وأكره ما إليه طولها ، مع تفرغه وصحته وعدم اشتغاله!<sup>(٢)</sup>  
 وما ينبغي أن يعلم : أنَّ الصلاة التي تَقْرُبُ بها العين ويستريح بها  
 القلب<sup>(٤)</sup> هي التي تجمع ستة مشاهد :

### المشهد<sup>(٥)</sup> الأول : الإخلاص

وهو أن يكون الحامل<sup>(٦)</sup> عليها والداعي إليها رغبة العبد في الله ،  
 ومحبته له<sup>(٧)</sup> ، وطلب مرضاته ، والقرب منه ، والتودد إليه ، وامتثال  
 أمره<sup>(٨)</sup> ، بحيث لا يكون الباعث له<sup>(٩)</sup> عليها حظاً من حظوظ الدنيا  
 أَلْبَتَهَ ، بل يأتي بها ابتعاء وجه ربه الأعلى ، محبة ، له وخوفاً من عذابه ،  
 ورجاء لمغفرته وثوابه<sup>(١٠)</sup> .

(١) (فإنه ليس له) إلى (الصلاحة) ساقطة من ج .

(٢) ذكر ابن القيم نحو هذا الكلام المتقدم ، في (طريق الهجرتين ، ص ٥٥٤) .

(٣) (وعدم اشتغاله) ساقطة من ج .

(٤) (ويستريح بها القلب) ساقطة من ج .

(٥) ساقطة من ج .

(٦) في ب (الجامع) .

(٧) في ج (الباعث عليها محبة العبد لله) بدل (الحامل عليها والداعي إليها رغبة العبد في الله ومحبته له) .

(٨) (والقرب منه والتودد إليه وامتثال أمره) ساقطة من ج .

(٩) (له) ساقطة من ج .

(١٠) (بل يأتي بها) إلى (وثوابه) ساقطة من ج .

## المشهد<sup>(١)</sup> الثاني : مشهد<sup>(٢)</sup> الصدق والنصر

وهو أن يفرغ قلبه الله فيها ، ويستفرغ جهده في إقباله فيها<sup>(٣)</sup> على الله ، وجمع قلبه عليها<sup>(٤)</sup> وإيقاعها على أحسن الوجوه وأكملها ظاهراً وباطناً ، فإنَّ الصلاة لها ظاهر وباطن<sup>(٥)</sup> ، فظاهرها الأفعال المشاهدة والأقوال المسموعة<sup>(٦)</sup> ، وباطنها الخشوع والمراقبة وتفریغ القلب لله ، والإقبال بكليته على الله فيها ، بحيث لا يلتفت قلبه عنه إلى غيره<sup>(٧)</sup> ، فهذا<sup>(٨)</sup> بمنزلة الروح لها ، والأفعال بمنزلة البدن ، فإذا خلت من الروح كانت كبدن لا روح فيه ، أفلا يستحيي العبد أن يُواجه سيده بمثل ذلك ! ولهذا تُلفُ كما يُلفُ الثوب الخلق ويُضرب بها وجه صاحبها ، وتقول : ضيعك الله كما ضيعتني .

والصلاحة<sup>(٩)</sup> [التي]<sup>(١٠)</sup> كمل ظاهرها وباطنها تصدع ولها نور .

(١) ساقطة من ج .

(٢) (مشهد) ساقطة من ج .

(٣) (فيها) ساقطة من ج ، وفي ب (فيها في إقباله) بدل (في إقباله فيها) .

(٤) (وجمع قلبه عليها) ساقطة من ج .

(٥) (فإن الصلاة لها ظاهر وباطن) ساقطة من ب .

(٦) في ج (الأقوال والأفعال) بدل (الأفعال المشاهدة والأقوال المسموعة) .

(٧) (وتفریغ القلب) إلى (غيره) ساقط من ج .

(٨) في ج (وهو) بدل (لهذا) .

(٩) (الصلاحة) ساقطة من ج .

(١٠) في الأصل (الذي) ، والمثبت من ب ، وج .

ويرهان<sup>(١)</sup> كنور الشمس حتى تُعرض على الله [فيريضاها]<sup>(٢)</sup>  
ويقبلها<sup>(٣)</sup>، وتقول : حفظك الله كما حفظتني<sup>(٤)</sup> .

## فصل<sup>(٥)</sup>

المشهد [الثالث]<sup>(٦)</sup> : مشهد المتابعة والاقتداء<sup>(٧)</sup>

[أ/٧] وهو أن يحرص كل الحرص على الاقتداء في صلاته / بالنبي ﷺ

(١) (ويرهان) ساقطة من ج .

(٢) في الأصل (فيريضا بها)، والمثبت من ب ، وج .

(٣) (ويقبلها) ساقطة من ج .

(٤) من حديث ذكره الهيثمي عن أنس - رضي الله عنه - مرفوعاً، وقال : «رواه الطبراني في الأوسط، وفيه عباد بن كثير، وقد أجمعوا على ضعفه». مجمع الزوائد (٢/٣٩، ح ١٦٧٧). وذكره الهيثمي أيضاً عن عبادة بن الصامت - رضي الله عنه - مرفوعاً، وقال : «رواه الطبراني في الكبير، والزار بنحويه، وفيه: الأحوص بن حكيم، وثقة ابن المديني والعجلي، وضعفه جماعة، وبقية رجاله موثقون». مجمع الزوائد (٢/٣٠٤ - ٣٠٥، ح ٢٧٣٤)، ونص حديث عبادة - رضي الله عنه - قال رسول الله ﷺ: «إذا توضأ العبد فأحسن الوضوء، ثم قام إلى الصلاة، فأنم ركوعها وسجودها والقراءة فيها، قالت: حفظك الله كما حفظتني، ثم أصعد بها إلى السماء ولها ضوء ونور، وفتحت لها أبواب السماء، وإذا لم يحسن العبد الوضوء، ولم ينم الركوع والسجود والقراءة، قالت: ضيعك الله كما ضيعتني، ثم أصعد بها إلى السماء وعليها ظلمة، وغلقت أبواب السماء، ثم تلف كما يلف الثوب الخلق، ثم يضرب بها وجه صاحبها».

(٥) ساقطة من ج .

(٦) في الأصل (الثاني) وهو خطأ .

(٧) (المشهد)، (مشهد)، (والاقتداء) ساقطة من ج .

ويصلِّي كما [كان]<sup>(١)</sup> يُصلِّي<sup>(٢)</sup>؛ وَيُعْرِضُ عَمَّا أَحَدَثَ النَّاسَ فِي الصَّلَاةِ، مِنَ الْزِيَادَةِ وَالنَّقْصَانِ، وَالْأَوْضَاعِ التِّي لَمْ يُنْقَلُّ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ شَيْءٌ مِنْهَا<sup>(٣)</sup> وَلَا عَنْ أَحَدٍ مِنْ أَصْحَابِهِ<sup>(٤)</sup>؛ وَلَا يَقْفَعُ عَنْهُ<sup>(٥)</sup> أَقْوَالُ الْمَرْخَصِينَ الَّذِينَ يَقْفُونَ مَعَ أَقْلَى مَا يَعْتَقِدُونَ وَجْوَبَهُ، وَيَكُونُ<sup>(٦)</sup> غَيْرُهُمْ قَدْ نَازَعَهُمْ فِي ذَلِكَ<sup>(٧)</sup> وَأَوْجَبَ مَا أَسْقَطُوهُ، وَلِعُلُّ الْأَحَادِيثِ الثَّابِتَةِ وَالسُّنْنَةِ النَّبُوَيَّةِ<sup>(٨)</sup> مِنْ جَانِبِهِ وَلَا يَلْتَفِتُونَ إِلَيْ ذَلِكَ<sup>(٩)</sup>، وَيَقُولُونَ: (نَحْنُ مَقْلُودُنَا لِمَذْهَبِ فَلَانَ)<sup>(١٠)</sup>. وَهَذَا لَا يُخْلِصُ عَنْهُ اللَّهُ وَلَا يَكُونُ عَذْرًا لِمَنْ تَخَلَّفَ عَمَّا عَلِمَهُ مِنَ السُّنْنَةِ عَنْهُ<sup>(١١)</sup>، فَإِنَّ اللَّهَ - سَبَّحَانَهُ - إِنَّمَا أَمْرَ بِطَاعَةِ رَسُولِهِ وَاتِّبَاعِهِ وَحْدَهُ وَلَمْ يَأْمِرْ بِاتِّبَاعِ غَيْرِهِ، إِنَّمَا يُطَاعُ غَيْرُهُ إِذَا أَمْرَ بِمَا أَمْرَ بِهِ الرَّسُولُ، وَكُلُّ أَحَدٍ سَوْيَ الرَّسُولِ<sup>عليه السلام</sup> [فَمَا خُوذَ]<sup>(١٢)</sup> مِنْ قَوْلِهِ وَمَتْرُوكٌ<sup>(١٣)</sup>.

(١) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب.

(٢) (ويصلِّي كما كان يُصلِّي) ساقطة من ج.  
في ب (منها شيء).

(٤) (والْأَوْضَاعِ) إِلَى (أَصْحَابِهِ) ساقطة من ج.

(٥) في ب، وج (مع) بدل (عند).

(٦) (يَكُونُ) ساقطة من ج.

(٧) (نَازَعَهُمْ فِي ذَلِكَ وَ) ساقطة من ج.

(٨) (وَالسُّنْنَةِ النَّبُوَيَّةِ) ساقطة من ج.

(٩) (وَلَا يَلْتَفِتُونَ إِلَيْ ذَلِكَ) ساقطة من ج.

(١٠) في ج (لفلان) بدل (المذهب فلان).

(١١) (وَلَا يَكُونُ عَذْرًا) إِلَى (عَنْهُ) ساقطة من ج.

(١٢) في الأصل (فامر)، والمثبت من ب.

(١٣) (وَلَمْ يَأْمِرْ بِاتِّبَاعِ) إِلَى (ومتروك) ساقطة من ج.

وقد أقسم الله - سبحانه - بنفسه الكريمة أنا لا نؤمن حتى تُحَكِّمَ  
الرسول فيما شجر بيننا، وننقاد لحكمه وَسَلَّمَ تسلیماً<sup>(١)</sup>. فلا ينفعنا  
تحكيم غيره والانقياد له، ولا ينجينا من عذاب الله<sup>(٢)</sup>، ولا يقبل منا  
هذا<sup>(٣)</sup> الجواب إذا سمعنا نداءه - سبحانه - يوم القيمة: ﴿مَاذَا أَجْبَثُمُ  
الْمُرْسَلِينَ﴾ [القصص: ٦٥]، فإنه لابد أن يسألنا عن ذلك،  
ويطالعنا بالجواب، قال تعالى: ﴿فَلَنَسْأَلَنَّ الَّذِينَ أُرْسَلَ إِلَيْهِمْ  
وَلَنَسْأَلَنَّ الْمُرْسَلِينَ﴾ [الأعراف: ٦]، وقال النبي ﷺ: «أُوحى  
إِلَيَّ أَنَّكُمْ بِي تُفْتَنُونَ وَعَنِّي تُسْأَلُونَ»<sup>(٤)</sup>، يعني

(١) قال تعالى: ﴿فَلَا وَرَيْكَ لَا يُؤْمِنُوكُ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا  
فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّنَ افْضَلِتِ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا﴾ [النساء: ٦٥].

(٢) في ج (الانقياد لغيره) بدل (تحكيم غيره) إلى (عذاب الله).

(٣) في ج (هنا) بدل (هذا).

(٤) روى الإمام أحمد بسنده عن عائشة - رضي الله عنها - حديثاً طويلاً مرفوعاً،  
وفيه «فاما فتنة القبر في تُفتنتون وعنِّي تُسألون» الحديث، (المسنن ٢٠١ / ٧،  
٢٤٥٦)، قال المنذري: «رواه أحمد بإسناد صحيح»، (الترغيب والترهيب  
٣٦٤ - ٣٦٥ / ٤)، وحسنه الألباني (صحيح الجامع الصغير وزيادته  
٢٨٩ - ٢٩٠، ح ١٣٦١).

وروى البخاري معناه بسنده: ... فحمد الله النبِيُّ ﷺ وأثنى عليه ثم قال: «ما  
من شيء لم أكن أريته إلا رأيته في مقامي، حتى الجنة والنار، فأُوحى إلىَّ أنكم  
تُفتنتون في قبوركم مثل - أو قريباً، لا أدرى أي ذلك قالَتْ أسماءً من فتنة المسيح  
الدجال، يقال: ما علمك بهذا الرجل؟ فاما المؤمن - أو الموقن، لا أدرى بأيهما  
قالَتْ أسماءً - فيقول: هو محمد، هو رسول الله، جاءنا بالبيانات والهدى، فأجبنا  
وابتعنا، هو محمد ثلاثة. فيقال: نعم صالحًا، قد علمتنا إن كنت موقناً به. وأما  
المنافق - أو المرتاب، لا أدرى أي ذلك قالَتْ أسماءً - فيقول: لا أدرى، سمعت =

المسألة<sup>(١)</sup> في القبر، فمن انتهت إليه سنة رسول الله ﷺ وتركها لقول أحد من الناس فَسَيِّرُهُ يوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَعْلَمُ<sup>(٢)</sup>.

### [فصل]<sup>(٣)</sup>

## المشهد الرابع: مشهد الإحسان

وهو مشهد<sup>(٤)</sup> المراقبة، وهو أن يعبد الله كأنه يراه. وهذا المشهد إنما ينشأ من كمال الإيمان بالله وأسمائه وصفاته، حتى كأنه يرى الله - [ب] سبحانه - فوق سمواته، / مستويًا<sup>(٥)</sup> على عرشه، يتكلم بأمره ونهيه، وَيَدْبِرُ أمر الخليقة، فينزل الأمر من عنده ويصعد إليه، وَتُعَرَّضُ أعمال العباد وأرواحهم عند الموافاة عليه. فَيَشَهِدُ ذلِكَ كُلُّهُ بِقُلْبِهِ، وَيَشَهِدُ أَسْمَاءَهُ وَصَفَاتِهِ، وَيَشَهِدُ<sup>(٦)</sup> قِيَمَاً، حَيَاً، سَمِيعاً، بَصِيرَاً، عَزِيزاً، حَكِيمَاً، آمِراً، نَاهِياً، يَحْبُّ [وَيَغْضُبُ، وَيَرْضِي]<sup>(٧)</sup> وَيَغْضُبُ، [وَيَفْعُلُ

---

الناس يقولون شيئاً فقلته». صحيح البخاري، كتاب العلم، باب (٢٥) من أحاديث الفتيا بإشارة اليد والرأس، (١/٣٤، ٨٦).

(١) (المسألة) ساقطة من ج.

(٢) أي: يعلم أنه كان في الدنيا على خطأ كبير، وذلك عندما يسأله ربه - عز وجل - يوم القيمة، عن إجابته الرسول ﷺ، وليس إجابته أحداً من الناس خالف السنة.

(٣) ساقطة من الأصل وج، وأثبتت من ب.

(٤) (المشهد)، (مشهد)، (هو مشهد) ساقطة من ج.

(٥) في ب، وج (مستو).

(٦) (فينزل الأمر) إلى (وصفاته ويشهد) ساقط من ج.

(٧) ما بين المعقوفين ساقط من الأصل، وأثبتت من ب.

ما يشاء ، ويحكم ما يريد وهو فوق عرشه<sup>(١)</sup> ، لا يخفى عليه شيء من أعمال العباد ولا أقوالهم ولا بواطنهم ، بل<sup>(٢)</sup> يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور .

ومشهد الإحسان أصل أعمال القلوب كلها ، فإنه يوجب [الحياة]<sup>(٣)</sup> ، والإجلال ، والتعظيم ، والخشية ، والمحبة ، والإنابة ، والتوكل ، والخضوع لله - سبحانه - ، والذل له<sup>(٤)</sup> ؛ وَيَقْطَعُ<sup>(٥)</sup> الوساوس وحديث<sup>(٦)</sup> النفس ، وَيَجْمِعُ<sup>(٧)</sup> القلب والهم على الله .

فحفظ العبد من القرب من الله على قدر حظه من مقام الإحسان ، وبحسبه تتفاوت الصلاة ، حتى يكون بين صلاة الرجلين من الفضل كما بين السماء والأرض ، وقيامهما وركوعهما وسجودهما واحد .

---

(١) ما بين المعكوفين ساقطة من الأصل ، وأثبتت من ب .

(٢) (آمراً ناهياً) إلى (بل) ساقطة من ج .

(٣) ساقطة من الأصل ، وأثبتت مع واو العطف بعدها من ب ، وج .

(٤) (والذل له) ساقطة من ج .

(٥) في ب (ونقطع) .

(٦) في الأصل زيادة (القلب) وهو خطأ .

(٧) (والهم) ساقطة من ج .

## فصل<sup>(١)</sup>

### المشهد<sup>(٢)</sup> الخامس : [مشهد المِنَة]<sup>(٣)</sup>

[وهو]<sup>(٤)</sup> أن يشهد أن المِنَة لله - سبحانه - ، كونه<sup>(٥)</sup> أقامه في هذا المقام وأهله [له]<sup>(٦)</sup> ووفقه لقيام قلبه وبدنه في خدمته . فلو لا الله - سبحانه - لم يكن<sup>(٧)</sup> شيء من ذلك ، كما كان الصحابة يَحْدُثُون<sup>(٨)</sup> بين يدي النبي ﷺ فيقولون :

والله لولا الله ما اهتدينا  
ولا تصدقنا ولا صلينا<sup>(٩)</sup>

(١) ساقطة من ج .

(٢) ساقطة من ج .

(٣) ما بين المعكوفين ساقط من الأصل ، وأثبتت من ب ، وج .

(٤) ساقطة من الأصل ، وأثبتت من ب ، وج .

(٥) في ج (حيث) بدل (كونه) .

(٦) ساقطة من الأصل ، وأثبتت من ب ، وجملة : (المقام وأهله له) ساقطة من ج .

(٧) في ب (ما كان) .

(٨) الْحَدُّونَ : سوق الإبل والغناء لها . (لسان العرب ١٤ / ١٦٨) .

قال ابن حجر : « وهذه كانت عادتهم إذا أرادوا تنشيط الإبل في السير ينزل بعضهم فيسوقها ويحددو في تلك الحال ». (فتح الباري ٧ / ٥٣٢) .

(٩) وردت عند البخاري روايتان : أولاهما تفيد أن قائله : عبدالله بن رواحة - رضي الله عنه - ، والأخرى أنه : عامر بن الأكوع - رضي الله عنه - ، (صحيح البخاري) ، كتاب المغازي ، باب ٣٠ - غزوة الخندق ، ٥٧ / ٥ ، ح ٤١٠٦ ، وباب ٣٩ - غزوة خيبر ٨٦ / ٥ ، ح ٤١٩٦) . ورواه مسلم لعامر ، (صحيح مسلم ، كتاب الجهاد ، باب ٤٥ - غزوة ذي قرد وغيرها ، ٣ / ص ١٤٢٧ ، ح ١٤٢٣ ، ص ١٤٢٣ ، ح ١٣٢) . قال ابن حجر : « فيحتمل أن يكون هو عامر =

قال الله - تعالى - : ﴿ يَعْثُونَ عَلَيْكَ أَنَّ أَسْلَمُوا قُلْ لَا تَعْثُونَ عَلَيَّ إِسْلَمَكُمْ بِلِ اللَّهِ يَمْنُ عَلَيْكُمْ أَنَّ هَدَنَّكُمْ لِلْإِيمَانِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [الحجرات: ١٧] ، فالله - سبحانه - هو الذي جعل المسلم مسلماً ، والمصلحي مصلحياً ، كما قال الخليل عليه السلام : ﴿ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمِينَ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتَنَا أَمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ ﴾ [البقرة: ١٢٨] ، وقال : ﴿ رَبِّ أَجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلَاةَ وَمِنْ دُرِّيَّتِي ﴾ [إبراهيم: ٤٠] .

فالْمِنَّةُ لله وحده في أن جعل عبده قائماً بطاعته<sup>(١)</sup> . وكان هذا من أعظم نعمه عليه<sup>(٢)</sup> .

وقال تعالى : ﴿ وَمَا يِكُمْ مِنْ يَعْمَلُ فَمِنَ اللَّهِ ﴾ [التحل: ٥٣] ، وقال : ﴿ وَلَكُنَّ اللَّهَ حَبَّابَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَرَزَّأَنَّ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرِهَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَالْقُسْوَ وَالْعَصِيَانُ أُولَئِكَ هُمُ الرَّشِيدُونَ ﴽ٧﴾ [الحجرات: ٧] .

وهذا المشهد<sup>(٣)</sup> من أعظم المشاهد وأنفعها للعبد<sup>(٤)</sup> وكلما كان العبد أعظم توحيداً كان حظه من هذا المشهد أتم.

وفيه من الفوائد أنه يحول بين القلب وبين العجب بالعمل ورؤيته ،

توارداً على ما توارداً منه ، بدليل ما وقع لكل منها مما ليس عند الآخر ، أو استعان عامر ببعض ما سبقه إليه ابن رواحة . فتح الباري (٥٣١/٧) ، والذي أورده ابن القيم نص ابن رواحة رضي الله عنه .

(١) في ب (في طاعته) .

(٢) (في أن جعل) إلى (عليه) ساقطة من ج .

(٣) (المشهد) ساقطة من ج .

(٤) (للعبد) ساقطة من ج .

فإنه إذا شهد<sup>(١)</sup> أن الله - سبحانه - هو المَائِنُ به، المُوْفَقُ له، الْهَادِي  
إليه، شَغَلَه شهود<sup>(٢)</sup> ذلك [عن رؤيته]<sup>(٣)</sup>، والإعجاب به، وأن  
يصول<sup>(٤)</sup> به على الناس<sup>(٥)</sup>، فَيُرَفِّعُ من قلبه؛ فلا يعجب به، ومن  
لسانه؛ فلا يَمُنُّ به ولا يتکثر به، وهذا شأن العمل المرفوع.

ومن فوائدِه أنه يضيق الحمد<sup>(٦)</sup> [إلى]<sup>(٧)</sup> وليه ومستحقه، فلا يشهد  
لنفسه حمداً بل [يشهد له]<sup>(٨)</sup> كلَّه لَه<sup>(٩)</sup>، كما يشهد النعمة كلها مِنْهُ،  
والفضل كلَّه له، والخير كلَّه في [يديه]<sup>(١٠)</sup>، وهذا من تمام التوحيد فلا  
يستقر<sup>(١١)</sup> قدمه في مقام التوحيد إلا بعلم ذلك وَشَهُودِه، فإذا علمه  
ورسخ فيه صار له مشهداً، وإذا صار لقلبه مشهداً أثمر له من المحبة  
والأنس بالله والشوق إلى لقائه والتنعم بذكره وطاعته<sup>(١٢)</sup> مالا نسبة بينه

(١) شهد مكررة في الأصل.

(٢) شهود ساقطة من ب، وج.

(٣) في الأصل (على رؤية)، والمثبت من ب.

(٤) يصلُّوْلُ: أي يسطُرُ ويستطيلُ، «والصَّوْلُ» من الرجال: الذي يضرُبُ الناس  
ويتطاولُ عليهم»، لسان العرب (٣٨٧/١١)، وانظر القاموس المحيط،  
(ص ١٣٢٣).

(٥) (ورؤيته فإنه إذا) إلى (الناس) ساقط من ج.

(٦) في ب، وج زيادة (كله).

(٧) في الأصل (على)، والمثبت من ب، وج.

(٨) في الأصل (يشهد).

(٩) (ومستحقة) فلا يشهد لنفسه حمداً بل يشهد له كلَّه ساقطة من ب، وج.

(١٠) في الأصل (يده)، والمثبت من ب، وج.

(١١) في ج (تستقر).

(١٢) (وطاعته) ساقطة من ج.

وبين أعلى نعيم الدنيا ألتة.

وما للمرء خير في حياته إذا كان قلبه عن هذا مصدوداً، وطريق الوصول إليه عنه مسدوداً<sup>(١)</sup>، بل هو كما قال تعالى: « ذَرْهُمْ يَأْكُلُوا وَيَمْتَعُوا وَيَلْهِمُ الْأَمْلَ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ »<sup>(٢)</sup> [الحجر: ٣].

## [فصل]<sup>(٢)</sup>

### المشهد<sup>(٣)</sup> السادس: مشهد التقصير

وأن<sup>(٤)</sup> العبد لو اجتهد في القيام بالأمر غاية<sup>(٥)</sup> الاجتهاد وبدل وسعة<sup>(٦)</sup> فهو مُقْصِّر، وحَقَ اللَّهُ - سبحانه - عليه أعظم، والذي ينبغي له<sup>(٧)</sup> أنْ يُقابِلْ به من الطاعة والعبودية والخدمة<sup>(٨)</sup> فوق ذلك بكثير، وأنَّ عظمته وجلاله - سبحانه - يقتضي من العبودية ما يليق بها.

وإذا كان خدم الملوك وعيدهم<sup>(٩)</sup> / يعاملونهم في خدمتهم [٨/ ب]

(١) (وطريق الوصول إليه عنه مسدوداً) ساقطة من ج.

(٢) ساقطة من الأصل وج، وأثبتت من ب.

(٣) ساقطة من ج.

(٤) في ج (لأن).

(٥) في ج (كل) بدل (غاية).

(٦) (ويبدل وسعة) ساقطة من ج.

(٧) (له) ساقطة من ج.

(٨) (من الطاعة والعبودية والخدمة) ساقطة من ج.

(٩) (وعيدهم) ساقطة من ج.

بالإجلال لهم<sup>(١)</sup>، والتعظيم، والاحترام، والتوقير، والحياة<sup>(٢)</sup>، والمهابة، والخشية<sup>(٣)</sup>، والنصح، بحيث يُفَرِّغُونَ قلوبهم وجوارحهم لهم<sup>(٤)</sup>، فمالك الملوك ورب السموات والأرض<sup>(٥)</sup> أولى أن يُعامل<sup>(٦)</sup> بذلك، [بل]<sup>(٧)</sup> بأضعاف ذلك.

وإذا شهد العبد من نفسه أنه لم [يُوفِّ]<sup>(٨)</sup> ربه في عبوديته حقه، ولا قريباً من حقه، عَلِمَ بِتَقْصِيرِه<sup>(٩)</sup>، ولم يسعه مع ذلك<sup>(١٠)</sup> غير الاستغفار والاعتذار من تقصيره وتفریطه وعدم القيام بما ينبغي له من حقه<sup>(١١)</sup>، وأنه إلى أن يغفر له العبودية ويغفو عنه فيها<sup>(١٢)</sup> أحرج منه إلى أن يطلب منه عليها<sup>(١٣)</sup> ثواباً، وهو<sup>(١٤)</sup> لو وفأها حقها كما ينبغي لكان مُسْتَحْشَةً

(١) في ج (بالأخلاق) بدل (بالإجلال لهم).

(٢) (والاحترام والتوقير والحياة) ساقطة من ج.

(٣) (والخشية) ساقطة من ج.

(٤) (بحيث يفرغون قلوبهم وجوارحهم لهم) ساقطة من ج.

(٥) (ورب السموات والأرض) ساقطة من ج.

(٦) (أن يُعامل) ساقطة من ج.

(٧) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.

(٨) في الأصل (يعرف)، والمثبت من ب.

(٩) (وإذا شهد) إلى (علم تقصيره و) ورد في ج كالتالي: (فإذا علم العبد ذلك).

(١٠) (مع ذلك) ساقطة من ج.

(١١) (وعدم القيام بما ينبغي له من حقه) ساقطة من ج.

(١٢) (ويغفو عنه فيها) ساقطة من ج.

(١٣) في ج (أحرج من يطلب عليها) بدل (أحرج منه إلى أن يطلب منه عليها):

(١٤) (هو) ساقطة من ج.

عليه بمقتضى العبودية، فإنّ عمل العبد وخدمته لسيده مُستَحْقٌ عليه بحكم كونه عبده ومملوكه، [فلو]<sup>(١)</sup> طلب منه الأجرة على عمله وخدمته لعده الناس أحمق وأخرق<sup>(٢)</sup>، هذا وليس<sup>(٣)</sup> هو<sup>(٤)</sup> عبده ولا مملوكه<sup>(٥)</sup> على الحقيقة، وهو<sup>(٦)</sup> عبد الله، ومملوكه على الحقيقة<sup>(٧)</sup> من كل وجه<sup>(٨)</sup>.

فعمله وخدمته مُستَحْقٌ عليه بحكم كونه عبده<sup>(٩)</sup>، فإذا [أثابه عليه]<sup>(١٠)</sup> كان ذلك مجرد فضلٍ ومنة<sup>(١١)</sup> وإحسان إليه لا يستحقه العبد عليه<sup>(١٢)</sup>.

ومن ه هنا [يُفهّم]<sup>(١٣)</sup> معنى قول النبي ﷺ: «لن يدخل أحد منكم

(١) في الأصل (إذا)، والمثبت من ب.

(٢) (إن عمل العبد إلى (وآخر) ورد في ج كالتالي: (إن العبد لو يطلب من سيده الأجرة عده الناس أحمق).

(٣) في الأصل زيادة (هذا).

(٤) (هو) ساقطة من ج.

(٥) (ولا مملوكة) ساقطة من ج.

(٦) في ج (بل هو) بدل (وهو).

(٧) (ومملوكة على الحقيقة) ساقطة من ج.

(٨) في الأصل، وبزيادة: (للله سبحانه).

(٩) (فعمله وخدمته مستحق عليه بحكم كونه عبده) ساقطة من ج.

(١٠) في الأصل (أناب إليه)، والمثبت من ب، وفي ج (أثابه عليها).

(١١) (ومنة) ساقطة من ج.

(١٢) (إليه لا يستحقه العبد عليه) ساقطة من ج.

(١٣) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب، وج.

[الجنة]<sup>(١)</sup> بعمله». قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: «ولا أنا إلا أن يتغمدني الله برحمته منه وفضل»<sup>(٢)</sup>.

وقال أنس بن مالك - رضي الله عنه -: «يُخَرِّجُ للعبد يوم القيمة ثلاثة دواوين: ديوان فيه حسناته، وديوان فيه سيئاته، وديوان<sup>(٣)</sup> النعم التي أنعم الله عليه بها. فيقول الرب<sup>(٤)</sup> - تعالى - لنعمة: خذى حقك من حسنات عبدي. فيقوم أصغرها فستنفد حسناته، ثم تقول: وعزتك ما استوفيت حقي بعد. فإذا أراد الله أن يرحم عبده وهبته نعمه عليه، وغفر له سيئاته، وضاعف له<sup>(٥)</sup> حسناته». [وهذا ثابت]<sup>(٦)</sup> / عن أنس<sup>(٧)</sup>. وهو أدل شيء على كمال علم الصحابة بربهم وحقوقه

(١) ساقطة من الأصل، ومثبتة في ب.

(٢) متفق عليه، بألفاظ مقاربة لما ذكره المؤلف، صحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب

(٣) القصد والمداومة على العمل (٧/٢٢٢ - ٢٣٣، ح ٦٤٦٣)، وصحيح

مسلم، كتاب صفات المتألقين، باب (١٧) لن يدخل أحد الجنة بعمله،

(٤) ٢١٦٩، ح ٧١ - ٧٨.

(٥) في ج زيادة (فيه).

(٦) في ج (الله).

(٧) (له) ساقطة من ج.

(٨) في الأصل (وهل أثابه)، والمثبت من ب، وج.

(٩) رواية المؤلف موقوفة على أنس - رضي الله عنه - ولم أجدها. ورواية البزار

بنحوه عن أنس مرفوعاً إلى النبي ﷺ، (كشف الأستار عن زوائد البزار،

للهيثمي ٤/٦٠، ح ٣٤٤)، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (١٠/٦٤٨):

«فيه صالح المري وهو ضعيف»، وقال محقق المجمع: «وفيه أيضاً داود بن

المحرر، متهم بوضع الحديث» (١٠/٦٤٧).

عليهم، كما أنهم أعلم الأمة ببنיהם [وسته<sup>(١)</sup> ودينه، فإنَّ في هذا الآخر<sup>(٢)</sup> من العلم والمعرفة مالا يدركه إلا أولو البصائر العارفون بالله وأسمائه وصفاته وحقه<sup>(٣)</sup>. ومن هنا<sup>(٤)</sup> يُفهم قول النبي ﷺ في الحديث الذي<sup>(٥)</sup> رواه أبو داود<sup>(٦)</sup>، والإمام أحمد<sup>(٧)(٨)</sup>، من حديث زيد بن ثابت وحذيفة وغيرهما<sup>(٩)</sup>: «إن الله لو عذَّبَ أهل سمواته وأهل أرضه لعذبهم وهو غير ظالم لهم، ولو رحمهم لكان رحمته خيراً لهم من أعمالهم».

(١) في الأصل (وشفعته)، والمثبت من ب، وج.

(٢) في ب، وج (الأمر) بدل (الأثر).

(٣) (العارفون بالله وأسمائه وصفاته وحقه) ساقطة من ج.

(٤) في ب (ههنا).

(٥) في ج (فيما) بدل (في الحديث الذي).

(٦) سنن أبي داود، كتاب السنة، باب في القدر، (٥/٧٥، ح ٤٦٩٩) عن أبي بن كعب، وعبد الله بن مسعود، وحذيفة بن اليمان، جميعهم موقوفاً، وعن زيد ابن ثابت مرفوعاً.

(٧) المستند، (٦/٢٢٣، ح ٢١٠٧٩) مثل رواية أبي داود، وروايه الإمام أحمد بسند آخر عن زيد بن ثابت مرفوعاً (٦/٢٣٧، ح ٢١١٠١).

ورواه ابن ماجه، المقدمة، باب في القدر، (١/٢٩ - ٣٠، ح ٧٧).

وأول الحديث عندهم جميعاً: «لو أن الله عذَّبَ...».

والحديث صححه الألباني، (انظر تخریجه لأحاديث الطحاوية ص ٥٠٩)،

وقال شعيب الأرنؤوط: «إسناده قويٌّ»، (صحیح ابن حبان: (التخریج ٢/٥٠٦ حاشیة رقم ١).

(٨) في ج (وغيره) بدل (والإمام أحمد).

(٩) في ج (وغيره) بدل (وحذيفة وغيرهما).

## فصل

ومِلَكُ هذا الشأن أربعة أمور:

نية صحيحة، وقوّة غالبة<sup>(١)</sup>، يقارنها: رغبة، وريبة.

فهذه<sup>(٢)</sup> الأربعة هي<sup>(٣)</sup> قواعد [هذا]<sup>(٤)</sup> الشأن. ومهما دخل على<sup>(٥)</sup> العبد من النقص<sup>(٦)</sup> في إيمانه وأحواله وظاهره وباطنه فهو من نقصان هذه الأربعة أو نقصان بعضها.

فليتأمل الليب هذه الأربعة<sup>(٧)</sup> الأشياء، ول يجعلها سيره وسلوكه، ويبيني عليها علومه وأعماله وأقواله وأحواله<sup>(٨)</sup>، فما تَتَّجَعَ من تَتَّجَعَ إِلَى منها، ولا تختلف من تختلف إِلَى من فقدها.

[وَاللَّهُ أَعْلَم]<sup>(٩)</sup>، وَاللَّهُ<sup>(١٠)</sup> المستعان، وعليه التكلال، وإليه الرغبة، وهو المسؤول بأن يوفقنا وسائر إخواننا من أهل السنة لتحقيقها علماً

(١) في ب (عالية).

(٢) (فهذه) ساقطة من ب، ومكانها بياض، وفي ج (فهي).

(٣) في ب (في) بدل (هي)، وجملة (الأربعة هي) ساقطة من ج.

(٤) ساقطة من الأصل، وأثبتت من ب وج.

(٥) في ب (وكل ما جاء) بدل (ومهما دخل على).

(٦) في ج (ومتي دخل النقص على العبد) بدل (ومهما دخل على العبد من النقص).

(٧) (الأربعة) ساقطة من ب، وج.

(٨) (وأقواله وأحواله) ساقطة من ج.

(٩) ما بين المعكوفين من ب، وج.

(١٠) في ج (وهو).

[و عملاً]<sup>(١)</sup>، إنه ولـي ذلك والـمانـ به، وهو حـسبـنا ونعمـ الوـكـيلـ<sup>(٢)</sup><sup>(٣)</sup>.

(١) ما بين المعقوفين من ب.

(٢) (وإـلـيـ الرـغـبةـ) إـلـىـ (الـوـكـيلـ) سـاقـطـةـ منـ جـ.

(٣) خاتمة الرسالة في الأصل : «تمت الرسالة بمن الله - تعالى - وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قادر . وصلى الله على سيدنا محمد النبي الأمي وعلى آله وصحبه وسلم تسلیماً كثیراً إلى يوم الدين آمين آمين».

وختامتها في ب : «والحمد لله وحده ، وصلى الله على سيدنا محمد وآلـهـ وصحـبـهـ وسلـمـ ، تـمـتـ الرـسـالـةـ وـالـهـ أـعـلـمـ . وـكـانـ الفـرـاغـ مـنـ كـتـبـ هـذـهـ الأـورـاقـ - الشـرـيفـةـ - يـوـمـ الـأـحـدـ وـقـتـ الضـحـىـ ، بـقـلـعـةـ الـمـدـيـنـةـ نـهـارـ تـسـعـةـ عـشـرـ منـ جـمـادـ الـآـخـرـ بـقـلـمـ المـفـتـقـرـ إـلـىـ اللهـ : عـبـدـ اللهـ بـنـ مـوـسـىـ ، غـفـرـ اللهـ لـهـ وـلـوـالـدـيـهـ وـالـمـسـلـمـيـنـ».

وختامتها في ج : «ولـاـ حـولـ وـلـاـ قـوـةـ إـلـاـ بـالـلـهـ الـعـلـيـ الـعـظـيمـ ، وـصـلـىـ اللهـ عـلـىـ سـيـدـنـاـ وـنبـيـنـاـ مـحـمـدـ وـآلـهـ وـصـحـبـهـ وـسلـمـ». أـ.ـهـ.

والـحمدـ - أـولـاـ وـآخـرـاـ - لـهـ رـبـ الـعـالـمـيـنـ عـلـىـ مـاـ مـنـّـ بـهـ وـيـسـرـ وـوـفـقـ لـإـخـرـاجـ هـذـهـ الرـسـالـةـ ، وـصـلـىـ اللهـ عـلـىـ نـبـيـنـاـ مـحـمـدـ وـآلـهـ وـصـحـبـهـ وـسلـمـ.

## **الفهارس**

| الصفحة | الفهرس                               |
|--------|--------------------------------------|
| ٥٨     | ١ - فهرس الآيات القرآنية             |
| ٦٠     | ٢ - فهرس الأحاديث النبوية            |
| ٦١     | ٣ - فهرس الآثار والأقوال             |
| ٦٢     | ٤ - فهرس الأعلام                     |
| ٦٣     | ٥ - الكتب الواردة في الرسالة         |
| ٦٤     | ٦ - فهرس الأبيات الشعرية             |
| ٦٥     | ٧ - مصادر التحقيق والدراسة ومراجعهما |
| ٧١     | ٨ - فهرس المحتويات                   |

## فهرس الآيات الكريمة

| الصفحة | الآية                                                                                          |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥      | ﴿ أَهَدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ [الفاتحة / ٦ - ٧]                                      |
| ٤٧     | ﴿ رَبَّنَا وَأَجْعَلْنَا مُسْلِمِينَ لَكَ وَمَنْ ذُرِّيَّنَا ﴾ [البقرة / ١٢٨]                  |
| ٢٠     | ﴿ لَيْسَ الْبَرُّ أَنْ تُؤْلِوْ أُجُوهُكُمْ فَإِنَّ الْمُشْرِقَ وَالْمَغْرِبَ ﴾ [البقرة / ١٧٧] |
| ٢٠     | ﴿ إِنَّمَا الرَّسُولُ يُبَشِّرُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ ﴾ [البقرة / ٢٨٥]          |
| ٢٠     | ﴿ وَمَنْ يَكْفُرُ بِاللهِ وَمَلِئِكَتِهِ وَكُنْتِهِ ﴾ [النساء / ١٣٦]                           |
| ٤٣     | ﴿ فَلَنَسْأَلَنَّ الَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْأَلَنَّ الْمَرْسَلِينَ ﴾ [الأعراف / ٦] |
| ١٩، ١٨ | ﴿ كَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ كَانُوا أَشَدَّ مِنْكُمْ فُحْشًا ﴾ [التوبه / ٦٩]                 |
| ٢٣     | ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُوكُمْ إِلَى اللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ ﴾ [يوسف / ١٠٨]               |
| ٤٧     | ﴿ رَبِّ أَجْعَلْنِي مُقِيمَ الْأَصْلَوْفَ ﴾ [ابراهيم / ٤٠]                                     |
| ٤٩     | ﴿ ذَرْهُمْ يَأْكُلُوا وَيَتَمَّمُوا ﴾ [الحجر / ٣]                                              |
| ٤٧     | ﴿ وَمَا يِكُمْ مِنْ يَقْمَدُ فِيمِنَ اللَّهُ ﴾ [النحل / ٥٣]                                    |
| ٤      | ﴿ وَلَا نُطْلِعُ مَنْ أَغْفَلْنَا قَبْلَهُ عَنْ ذِكْرِنَا ﴾ [الكهف / ٢٨]                       |
| ٣      | ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا إِنَّمَا مَا كُنْتُ ﴾ [مريم / ٣١]                                     |
| ١٠     | ﴿ وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هُنَّ اُنَاسٌ مِنْ أَزْوَاجِنَا ﴾ [الفرقان / ٧٤]             |
| ١٤     | ﴿ إِنَّا رَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الشعراء / ١٦]                                          |

- ٤٣ ﴿مَاذَا أَجْبَثُمُ الْمُرْسَلِينَ﴾ [الفصل / ٦٥]
- ٢٦، ١٩، ١٧ ﴿وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيْمَةً يَهْدِونَ بِأَمْرِنَا﴾ [السجدة / ٢٤]
- ٢٢ ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ فَوْلًا وَمَنْ دَعَ إِلَى اللَّهِ﴾ [فصلت / ٣٣]
- ٤٧ ﴿وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ﴾ [الحجرات / ٧]
- ٤٧ ﴿يُمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَّ أَسْلَمُوا﴾ [الحجرات / ١٧]
- ٢٢ ﴿وَالْعَصْرِ إِنَّ الْإِنْسَنَ لَنِي خَسِيرٌ ۝ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّابِرِ﴾ [العصر السورة كاملة]

## فهرس الأحاديث النبوية

### الصفحة

### طرف الحديث

|                                                |    |
|------------------------------------------------|----|
| «إن الله لو عذب أهل سمواته . . .»              | ٥٣ |
| «الإيمان أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه . . .» | ٢٠ |
| «أوحي إليّ أنكم بي تفتتون . . .»               | ٤٣ |
| «حب إلى من دنياكم النساء . . .»                | ٣٥ |
| «لن يدخل أحد منكم الجنة بعمله . . .»           | ٥١ |
| «اللهم زينا بزينة الإيمان . . .»               | ٩  |
| «يا بلال أرحننا بالصلوة»                       | ٣٧ |

## فهرس الآثار والأقوال

| الصفحة                                                                     | بداية الأثر أو القول                                              |
|----------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| ١٠ ..... مكحول                                                             | «أئمة في التقوى يقتدي بنا المتقون»                                |
| ٤ ..... «احذروا مخالطة من تضييع مخالطته الوقت وتفسد القلب . . . . .»       | «احذروا مخالطة من تضييع مخالطته الوقت وتفسد القلب . . . . .»      |
| ١١ ..... مجاهد                                                             | «اجعلنا مؤتمين بالمتقين مقتدين بهم»                               |
| ٣٤ ..... «إنه ليمر بالقلب أوقات أقول : إن كان أهل الجنة في مثل هذا         | «إنه ليمر بالقلب أوقات أقول : إن كان أهل الجنة في مثل هذا         |
| ٣٤ ..... «إنه ليمر بالقلب أوقات يرقص فيها طرباً»                           | «إنه ليمر بالقلب أوقات يرقص فيها طرباً»                           |
| ٢٣ ..... ابن الأعرابي                                                      | «ال بصيرة الشبات في الدين»                                        |
| ٢٣ ..... الإمام الشافعي                                                    | «لو فكر الناس كلهم في سورة العصر لكتفهم»                          |
| ٣٤ ..... «مساكين أهل الدنيا ! خرجوا منها وماذا قوا أطيب ما فيها . . . . .» | «مساكين أهل الدنيا ! خرجوا منها وماذا قوا أطيب ما فيها . . . . .» |
| ٢٢ ..... الحسن البصري                                                      | «هذا حبيب الله ، هذا ولی الله ، أسلم لله ، وعمل بطاعته ، ودعا     |
| ٥٢ ..... الله عنه -                                                        | الخلق إليه . . . . .»                                             |
| ١٠ ..... أبو صالح مولى أم هاني - رضي الله عنها - . . . . .                 | «يقتدى بهداها»                                                    |
| ٢١ ..... عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه - . . . . .                      | «اليقين الإيمان كله»                                              |
| ١٠ ..... ابن عباس - رضي الله عنهمَا - . . . . .                            | «يهتدى بنا في الخير»                                              |

## فهرس الأعلام

| العلم                                | الصفحة |
|--------------------------------------|--------|
| أبو داود .....                       | ٥٣     |
| أبو صالح مولى أم هاني .....          | ١٠     |
| أحمد بن حنبل .....                   | ٥٣، ٢٦ |
| الأخفش .....                         | ١٣     |
| ابن الأعرابي .....                   | ٢٣     |
| أنس بن مالك - رضي الله عنه - .....   | ٥٢     |
| بلال - رضي الله عنه - .....          | ٣٧     |
| الترمذى .....                        | ٩      |
| حذيفة - رضي الله عنه - .....         | ٥٣     |
| الحسن البصري .....                   | ٢٢     |
| زيد بن ثابت - رضي الله عنه - .....   | ٥٣     |
| الشافعى .....                        | ٢٣     |
| ابن عباس - رضي الله عنهمَا - .....   | ١٥     |
| علاء الدين؟ .....                    | ٣      |
| عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - ..... | ٢٠     |

|              |                        |
|--------------|------------------------|
| ١٤ .....     | الفراء .....           |
| ١٢، ١١ ..... | مجاهد .....            |
| ٣ .....      | المسيح - عليه السلام - |
| ١٠ .....     | مكحول .....            |

\* \* \*

### الكتب الواردة في الرسالة

| الكتاب           | المؤلف                 | الصفحة  |
|------------------|------------------------|---------|
| الرد على الجهمية | الإمام أحمد بن حنبل .. | ٢٦ - ٢٧ |

\* \* \*

## فهرس الأبيات الشعرية

| الصفحة | البيت                                                                                |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٦     | وَاللَّهُ لِوْلَا اللَّهُ مَا اهْتَدِيْنَا<br>وَلَا تَصْدَقْنَا وَلَا صَلَيْنَا..... |
| ٤٧     | فِي الْذَاهِبِينَ الْأُولَى                                                          |
| ٤٨     | نَمِنَ الْقَرُونَ لَنَا بِصَائِرَ.....                                               |
| ٤٩     | يَا عَادِلَاتِي لَا تَرْدَنْ مَلَامِتِي                                              |
| ٥٠     | إِنَّ الْعَوَادِلَ لَيْسَ لِي بِأَمِيرِ.....                                         |
| ٥١     | نَقْلُ فَؤَادِكَ حِيثُ شَئْتَ مِنَ الْهُوَى                                          |
| ٥٢     | مَا الْحُبُّ إِلَّا لِلْحَبِيبِ الْأُولَى.....                                       |
| ٥٣     | كَمْ مَنْزَلٌ فِي الْأَرْضِ يَأْلِفُهُ الْفَتَنِ                                     |
| ٥٤     | وَحَتَّىْنِهُ أَبْدَا لِأَوْلَى مَنْزَلٍ.....                                        |
| ٥٥     | وَمَاذَا قَ طَعْمُ الْعَيْشِ مِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ                                   |
| ٥٦     | حَبِيبٌ إِلَيْهِ يَطْمَئِنْ وَيَسْكُنْ.....                                          |

## مصادر التحقيق والدراسة ومراجعهما

- ١ - الإتقان في علوم القرآن، لجلال الدين السيوطي، تحقيق محمد أبو الفضل، مكتبة دار التراث، القاهرة، غ.م.
- ٢ - إعراب القرآن، للتحاس، تحقيق زهير غازي، وزارة الأوقاف بالعراق، مطبعة العاني، غ.م.
- ٣ - إعلام الموقعين عن رب العالمين، لابن قيم الجوزية، دار الجليل، بيروت، غ.م.
- ٤ - اقتضاء الصراط المستقيم، لابن تيمية، تحقيق ناصر العقل، مكتبة الرشد، الرياض، ط٢، ١٤١١ هـ.
- ٥ - إنباه الرواة على أنباه النحاة، للقفطي، تحقيق محمد أبو الفضل، دار الفكر العربي، القاهرة، ط١، ١٤٠٦ هـ.
- ٦ - البداية والنهاية، لابن كثير، تحقيق عبد الرحمن اللادقي ومحمد بيضون، دار المعرفة، بيروت، ط١، ١٤١٦ هـ.
- ٧ - بقية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، لجلال الدين السيوطي، تحقيق محمد أبو الفضل، طبعة عيسى البابي، ط١، ١٣٨٤ هـ.
- ٨ - البيان والتبيين، للجاحظ، تحقيق عبدالسلام هارون، مؤسسة الخانجي، القاهرة، ط٣، غ.م.
- ٩ - ناج العروس من جواهر القاموس، للزبيدي، تحقيق إبراهيم الترمذى، وزارة الإعلام، الكويت، ١٣٩٢ هـ.
- ١٠ - التبيان في إعراب القرآن، لعبد الله بن الحسين العكبرى، طبعة عيسى البابي، غ.م.
- ١١ - الترغيب والترهيب، لعبد العظيم بن عبد القوى المنذري، تحقيق مصطفى محمد عمارة، مكتبة المنار، الزرقاء - عمان، دار الحديث، القاهرة، ١٤٠٧ هـ.
- ١٢ - تفسير البغوي، دار المعرفة، بيروت، ط٢، ١٤٠٧ هـ.
- ١٣ - تفسير الطبرى، حققه إلى الجزء ١٦ محمود شاكر، دار المعارف بمصر، غ.م.
- ١٤ - تفسير القرطبي، دار الكتب العلمية، ١٤١٣ هـ.

- ١٥ - تفسير ابن كثير، دار المعرفة، بيروت، ط١٤٠٧، هـ.
- ١٦ - تفسير النسفي، دار الكتاب العربي، بيروت، غـ م.
- ١٧ - تهذيب التهذيب، لابن حجر العسقلاني، دار صادر، بيروت، ط١، غـ م.
- ١٨ - جلاء الأفهام في فضل الصلاة والسلام على محمد خير الأنام، لابن قيم الجوزية، تحقيق محيي الدين مستو، مكتبة دار التراث، المدينة النبوية، ط١٤٠٨، هـ.
- ١٩ - حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، لأبي نعيم الأصفهاني، المكتبة السلفية، غـ م.
- ٢٠ - الخصائص، لعثمان بن جني، تحقيق محمد علي التجار، دار الكتاب العربي، بيروت، مطبعة دار الكتب المصرية، ١٣٧٦ هـ.
- ٢١ - الداء والدواء، لابن قيم الجوزية، تحقيق يوسف بدوي، مكتبة دار التراث، المدينة، ط٤، ١٤١٢ هـ.
- ٢٢ - الدر المنثور في التفسير المأثور، لجلال الدين السيوطي، نشر دار الكتب العلمية بيروت، ط١، ١٤١١ هـ.
- ٢٣ - الرد على الجهمية والزنادقة، للإمام أحمد بن حنبل، تحقيق د. عبد الرحمن عميرة، دار اللواء، الرياض، ١٣٩٧ هـ.
- ٢٤ - الروح، لابن قيم الجوزية، تحقيق يوسف بدوي، دار ابن كثير، بيروت، ط١، ١٤١٤ هـ.
- ٢٥ - روضة المحبين ونزهة المشتاقين، لابن قيم الجوزية، دار الوعي، حلب، غـ م.
- ٢٦ - الزهد والرقائق، لابن المبارك، تحقيق أحمد فريد، دار المراج، الرياض، ط١، ١٤١٥ هـ.
- ٢٧ - الزهد، لوكيع، تحقيق عبد الرحمن الفريوائي، مكتبة الدار، المدينة، ط١، ١٤٠٤ هـ.
- ٢٨ - سلسلة الأحاديث الصحيحة، لمحمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، ط٤، ١٤٠٥ هـ.

- ٢٩ - سنن الترمذى، تحقيق أحمد شاكر وغيره، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، غ.م.
- ٣٠ - سنن أبي داود، تحقيق عزت الدعاس، دار الحديث، حمص، غ.م.
- ٣١ - سنن ابن ماجة، تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي، دار الريان، طبعة البابى، غ.م.
- ٣٢ - سنن النسائي، تحقيق مكتب تحقيق التراث، دار المعرفة، بيروت، ط١٤١٢، ٢٧ هـ.
- ٣٣ - سير أعلام النبلاء، للذهبي، تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٧، ١٤١٠ هـ.
- ٣٤ - شرح أبيات مغني اللبيب، لعبدالقادر بن عمر البغدادي، تحقيق عبد العزيز رباح، وأحمد يوسف دقاق، دار المأمون للتراث، دمشق، ط١، ١٣٩٥ هـ.
- ٣٥ - شرح ديوان أبي تمام، للخطيب البربرى، تحقيق راجي الأسمري، دار الكتاب العربي، ط١٤١٣، ٦ هـ.
- ٣٦ - شرح شواهد المغني، لجلال الدين السيوطي، تحقيق محمد الشنقيطي، لجنة التراث العربي، غ.م.
- ٣٧ - شرح العقيدة الطحاوية (حاشيتها)، تحرير الألبانى، المكتب الإسلامي، بيروت ط٥، ١٣٩٩ هـ.
- ٣٨ - شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، لابن قيم الجوزية، تحقيق مصطفى الشلبي، نشر مكتبة السوادى بجدة، ط١، ١٤١٢ هـ.
- ٣٩ - الصلاح، للجوهرى، تحقيق أحمد عطار، دار العلم للملايين بيروت، ط٢، ١٣٩٩ هـ.
- ٤٠ - صحيح البخارى، دار الفكر، بيروت، ط١، ١٤١١ هـ.
- ٤١ - صحيح الجامع الصغير وزيادته، للألبانى، المكتب الإسلامي، بيروت، ط٢، ١٤٠٦ هـ.
- ٤٢ - صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، لمحمد بن حبان البستى، ورتبه علي بن بلبان الفارسي، تحقيق وتخریج شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٢، ١٤١٤ هـ.
- ٤٣ - صحيح ابن خزيمة، تحقيق محمد الأعظمى، المكتب الإسلامي، بيروت، ط٢،

- ٤٤ - صحيح مسلم، تحقيق محمد عبدالباقي، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٣ هـ.
- ٤٥ - صحيح سنن النسائي، للألبانى، إخراج زهير الشاويش، مكتب التربية العربي، ط١، ١٤٠٩ هـ.
- ٤٦ - صفة الصفوقة، لابن الجوزي، تحقيق إبراهيم رمضان وسيد المحام، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤٠٩ هـ.
- ٤٧ - الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، لابن قيم الجوزية، تحقيق د. علي بن محمد الدخيل الله، دار العاصمة، الرياض، ط٢، ١٤١٢ هـ.
- ٤٨ - ضعيف سنن الترمذى، للألبانى، إخراج زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، بيروت، ط١، ١٤١١ هـ.
- ٤٩ - طبقات المفسرين، للداودى، تحقيق علي محمد عمر، مكتبة وهبة، القاهرة، ط١، ١٣٩٢ هـ.
- ٥٠ - طبقات النحوين واللغويين، للزبيدي، تحقيق محمد أبو الفضل، نشر الخانجي بمصر، ط١، ١٣٧٣ هـ.
- ٥١ - طريق الهجرتين وباب السعادتين، لابن قيم الجوزية، تحقيق يوسف علي بدوى، دار ابن كثیر، دمشق - بيروت، ط١، ١٤١٤ هـ.
- ٥٢ - العبودية، لابن تيمية، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤٠١ هـ.
- ٥٣ - العين، للخليل بن أحمد الفراهيدي، تحقيق مهدي المخزومي وأخر، مؤسسة الأعلمى، بيروت، ط١، ١٤٠٨ هـ.
- ٥٤ - غاية النهاية في طبقات القراء، لأبي الخير الجزرى، تحقيق برجستراسر، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٢، ١٤٠٠ هـ.
- ٥٥ - فتح البارى، لابن حجر، تحقيق محب الدين الخطيب وأخرين، دار الريان، القاهرة، ط١، ١٤٠٧ هـ.
- ٥٦ - الفريد في إعراب القرآن المجيد، للهمذاني، تحقيق فهمي النمر وأخر، دار الثقافة،

الدوحة، غ.م.

- ٥٧ - الفصل في الملل والأهواء والنحل، لعلي بن أحمد بن حزم، تحقيق د. محمد إبراهيم نصر، ود. عبدالرحمن عميرة، شركة مكتبات عكاظ، جدة، ط١، ١٤٠٢ هـ.
- ٥٨ - فهرس مخطوطات الحديث الشريف وعلومه في مكتبة الملك عبدالعزيز العامة بالمدينة النبوية، لعمار بن سعيد تمالكٍ، وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، الرياض، ١٤٢٢ هـ.
- ٥٩ - القاموس المحيط، لمحمد بن يعقوب الفيروزآبادي، مؤسسة الرسالة (في مجلد واحد)، بيروت، ط٢، ١٤٠٧ هـ.
- ٦٠ - ابن قيم الجوزية، حياته وأثاره، ليكر بن عبدالله أبو زيد، مكتبة المعارف، الرياض، ط٢، ١٤٠٥ هـ.
- ٦١ - ابن قيم الجوزية، عصره ومنهجه، لعبد العظيم عبدالسلام شرف الدين، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، ط٢، ١٣٨٧ هـ.
- ٦٢ - ابن القيم من آثاره العلمية، لأحمد ماهر البكري، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية، ١٣٩٧ هـ.
- ٦٣ - الكشاف، للزمخشري، دار المعرفة، بيروت، غ.م.
- ٦٤ - كشف الأستار عن زوائد البزار، للهيثمي، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٣٩٩ هـ.
- ٦٥ - لسان العرب، لابن منظور، دار صادر، بيروت، ط١، ١٤١٠ هـ.
- ٦٦ - المجرودين من المحدثين والضعفاء والمترددين، محمد بن حبان البستي، تحقيق محمود إبراهيم زايد، دار الوعي، حلب، غ.م.
- ٦٧ - مجتمع الزوائد ومنبع الفوائد للهيثمي، تحقيق عبدالله الدرويش، دار الفكر، ط١، ١٤٠٣ هـ.
- ٦٨ - مجموع فتاوى ابن تيمية، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، غ.م.
- ٦٩ - مدارج السالكين، لابن قيم الجوزية، تحقيق محمد الفقي، مكتبة السنة المحمدية،

غ . م

- ٧٠ - المستدرك على الصحيحين، للحاكم، ومعه تلخيص الذهبي، دار الكتب العلمية، غ . م
- ٧١ - المستند، لأحمد بن حنبل، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط ٢ ، ١٤١٤ هـ.
- ٧٢ - مشكاة المصابيح (التحقيق)، تحقيق الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، ط ٣ ، ١٤٠٥ هـ.
- ٧٣ - معاني القرآن، لأبي الحسن الأخفش، تحقيق فائز فارس، المطبعة العصرية، الكويت، ط ١ ، ١٤٠٠ هـ.
- ٧٤ - معاني القرآن، للفراء، عالم الكتب، بيروت، ط ١ ، ١٩٨٠ م.
- ٧٥ - المعجم الكبير، للطبراني، تحقيق حمدي السلفي، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، غ . م
- ٧٦ - معرفة القراء الكبار، للذهبي، تحقيق شعيب الأرناؤوط وغيره، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط ١ ، ١٤٠٤ هـ.
- ٧٧ - المعني عن حمل الأسفار في تخريج ما في الإحياء من الأخبار - بحاشية إحياء علوم الدين للغزالى - عبدالرحيم بن الحسين العراقي، دار المعرفة، بيروت، غ . م
- ٧٨ - مغني اللبيب عن كتب الأعاريض، لابن هشام، تحقيق محبي الدين عبدالحميد، المكتبة العصرية، بيروت، ١٩٩٢ م.
- ٧٩ - مفتاح دار السعادة، لابن قيم الجوزية، دار الفكر، غ . م
- ٨٠ - الملل والنحل، لمحمد بن عبد الكريم الشهريستاني، تحقيق محمد سيد كيلاني، مطبعة مصطفى البابي الحلبي ، القاهرة، ١٤٠٦ هـ.
- ٨١ - الهادي إلى لغة العرب، لحسن سعيد الكرمي، دار لبنان، بيروت، ط ١ ، ١٤١١ هـ.
- ٨٢ - الوسيط في تفسير القرآن المجيد، لعلي بن أحمد الواحدي النيسابوري، تحقيق عادل عبدالموجود وغيره، دار الكتب العلمية، بيروت، ط ١ ، ١٤١٥ هـ.

## فهرس المحتويات

|                                                                       |    |
|-----------------------------------------------------------------------|----|
| مقدمة التحقيق . . . . .                                               | ٣  |
| القسم الأول: دراسة موجزة للرسالة ووصف نسخها . . . . .                 | ٧  |
| مدى صحة نسبة الرسالة لابن القيم . . . . .                             | ٩  |
| أهمية هذه الرسالة . . . . .                                           | ١٤ |
| وصف النسخ المطبوعة والنسخ الخطوطة . . . . .                           | ١٥ |
| عنوان الرسالة . . . . .                                               | ٢٠ |
| المرسل إليه . . . . .                                                 | ٢١ |
| نماذج من النسخ الخطوطة . . . . .                                      | ٢٢ |
| القسم الثاني: النص المحقق: رسالة ابن القيم                            |    |
| التعليم والدعوة إلى الله من بركة الرجل . . . . .                      | ٣  |
| الحذر من مخالطة من تضييع مخالطته الوقت ممن غفلت قلوبهم . . . . .      | ٤  |
| خطر الغفلة عن الله واتباع الهوى . . . . .                             | ٤  |
| من هم المنعم عليهم؟ . . . . .                                         | ٥  |
| ما يكون العبد به قد هُدِي إلى الصراط المستقيم . . . . .               | ٥  |
| الأمور التي لا تنفك عن العبد ويكون مفتقرًا إلى الهدایة فيها . . . . . | ٦  |

|                                                                                                                                                                   |                                                                                                               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| طلب الإمامة في الدين ..... ١٠                                                                                                                                     | الكلام على إفراد لفظ <b>(إماماً)</b> ، من قوله تعالى: <b>«وَجَعَلْنَا لِلنَّبِيِّينَ إِمَاماً»</b> ..... ١٣   |
| سبباً نيل إمامنة الدين ..... ١٧                                                                                                                                   | حكمة الجمع بين الصبر واليقين في آية السجدة <b>«وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً»</b> ..... ١٨                   |
| الأصول التي تضمنها قوله تعالى في سورة السجدة: <b>«وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَسْرِنَا صَابِرًا وَكَانُوا إِيمَانَتِنَا يُؤْمِنُونَ»</b> ..... ١٩ | الأصل الأول: الصبر ..... ٢٠، ١٧                                                                               |
| الأصل الثاني: اليقين ..... ٢٠                                                                                                                                     | الأصل الثالث: هداية الخلق ودعوتهم إلى الله ورسوله ..... ٢٢                                                    |
| من معاني <b>(ال بصيرة )</b> في اللغة ..... ٢٣                                                                                                                     | تقدير العطف في قوله تعالى: <b>«أَذْعُوُا إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَنْ أَتَبَعَنِي»</b> ..... ٢٥ |
| الأصل الرابع: هدايتهم بما أمر به سبحانه على لسان رسوله ..... ٢٦                                                                                                   | خلاصة في الأصول التي تضمنتها آية سورة السجدة ..... ٢٦                                                         |

|                                                                           |    |
|---------------------------------------------------------------------------|----|
| طرق تحصيل اللذة والنعيم .....                                             | ٢٨ |
| أغلاط الناس في تحصيل اللذة والنعيم .....                                  | ٢٨ |
| كيف يتخلص المرء من الشهوات والإرادات التي تعترض القلب؟                    | ٢٩ |
| الحياة السعيدة النافعة .....                                              | ٣٢ |
| الفرق بين المحبة وقرة العين .....                                         | ٣٦ |
| حال المحب في صلاته ، وحال الغافل في صلاته .....                           | ٣٨ |
| الصلوة التي تقرّ بها العين ويستريح بها القلب هي التي تجمع ستة مشاهد ..... | ٣٩ |
| المشهد الأول : الإخلاص .....                                              | ٣٩ |
| المشهد الثاني : الصدق والنصح .....                                        | ٤٠ |
| المشهد الثالث : المتابعة والاقتداء .....                                  | ٤١ |
| المشهد الرابع : الإحسان والمراقبة .....                                   | ٤٤ |
| المشهد الخامس : المنة .....                                               | ٤٦ |
| المشهد السادس : مشهد التقصير .....                                        | ٤٩ |
| خاتمة : أربع قواعد .....                                                  | ٥٤ |
| <b>الفهارس :</b>                                                          |    |
| فهرس الآيات .....                                                         | ٥٨ |

|                                        |    |
|----------------------------------------|----|
| فهرس الأحاديث .....                    | ٦٠ |
| فهرس الآثار والأقوال .....             | ٦١ |
| فهرس الأعلام .....                     | ٦٢ |
| الكتب الواردة في الرسالة .....         | ٦٣ |
| فهرس الأبيات الشعرية .....             | ٦٤ |
| مصادر التحقيق والدراسة ومراجعهما ..... | ٦٥ |



آثار الإمام ابن قيم الجوزية وما لحقها من أعمالٍ  
(٦)

مطبوعات المجمع

# إغاثة الْهُفَانِ

في

# حِكْمَةُ الْأَقْرَبِينَ

تأليف

الإمام أبي عبد الله محمد بن أبي بكر بن أبوبكر بن قيم الجوزية

(٦٩١ - ٧٥١)

تحقيق

عبد الرحمن بن حسن بن قادر

إشراف

بِكْرٌ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ حَوْزَيْلٍ

تَمْوِيل

مؤسسة سليمان بن عبد العزيز الزاجي الخيرية

دار عالم الفوائد

للنشر والتوزيع

## مقدمة التحقيق

اللهم لك الحمد كما ينبغي لجلال وجهك وعظيم سلطانك،  
حمدًا كثيراً طيباً مباركاً فيه، اللهم اهدنا لما اختلفَ فيه من الحق  
بإذنك .

أما بعد؛ فإن تحرير مسائل العلم وتنقيحها من المطالب الكبار  
التي لا ينهض بها إلا من رسخت في العلم قدمه، وطالت له مصاحبته،  
مستبطنا لدخائله، مستقرةً لدقائقه، مستخرجاً لمخبأته، غائصاً على  
أسراره .

ولا يُساقِطُ فيها إلا ضليعٌ، طاب بالدليل مشربه، وزكا بالاتباع  
غرسه، وكان له من روحه المؤمنة معينٌ لا يُنضَب، ومن نفسه التوأقة  
رِفْدٌ لا ينتهي .

نعم، ولا تهتز لها إلا نفوسٌ عشقَت العلم، وأنفَتْ من معرَّة  
الجهل، وسُئمتْ تِيَّةَ الحِيَّةِ، وغَصَّتْ بمرارةِ الخطأِ، وتَسَامَتْ عن  
هَوَانِ التَّبَعِيَّةِ لغيرِ الْحَقِّ، ولم تَرْضَ بدلًا بِرَدِ اليقينِ، وعَزَّ الثقةُ، ولَذَّةُ  
الإصابةِ، وراحةِ التوفيقِ، وطمأنينةِ النجاحِ .

وهذه الرسالة التي بين يديك ثمرةً يانعةً من ثمار التحرير  
والتنقيح، أنسجَها صدقُ الطلب وصحةُ العزم، وروَاهَا طولُ التأمل  
وحسنُ التأثِّي، ورَعَاهَا لزومُ الجادةِ وسلامةُ المنهجِ .

وهي لأحد أولئك الأفراد الذين ازدانت بهم سماءُ العلم،  
وأشرقَت بضيائِهم شمسُ التحقيق، وكان له في هذا الباب مقامٌ صِدقٌ

مشهود: الإمام العلم ابن قيم الجوزية - رحمه الله تعالى -. .

إذا ذُكِرَ الأَحْبَارُ فِي كُلِّ بَلْدَةٍ فَهُمْ أَنْجُمٌ فِيهَا وَأَنْتَ هَلَالُهُ  
وَإِنَّكَ لَوَاجَدُ فِيهَا مِنْ دَقِيقِ الْبَحْثِ وَعَظِيمِ التَّجَرُّدِ، مَا يَمْلأُ قَلْبَكَ  
رَضًا وَطَمَانِيَّةً، وَمَا عَسَى أَلَا تَقْفَ عَلَيْهِ فِي مَوْضِعٍ آخَرَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ . .  
فَدُونُكُهَا . . مُورِدًا عَذْبًا لَمْ تَكُنْدُهُ الْعَصَبَيَّةُ، وَلَا شَابَتُهُ حَمَيَّةُ لِغَيرِ  
مَا اقْتَضَتُهُ قَوَاعِدُ الشَّرِيعَةِ، وَهَدَتْ إِلَيْهِ نَصْوَصُ الْوَحْيِ . .

فَرِدُّهُ، وَانْظُرْ لِنَفْسِكَ، وَتَبَصَّرْ، لِتَسْتَوْثِقْ لِعِلْمِكَ، وَسَافِرْ بِهَمَّتِكَ  
فِي طَلَبِ الْحَقِّ، وَأَشْدُدْ كَمَا تَنْشُدُ عَزِيزًا فَقْدَتَهُ، فَإِذَا عَرَفْتَهُ فَالْأَرْمَهُ،  
فَعَمَّا قَلِيلٍ تَحْمَدُ صُنْعَكَ . .

دراسة الرسالة ، والتعریف بها :

\* اسمها :

\* نسبتها إلى المصنف :

\* تاريخ تصنيفها :

\* موضوعها ومنهج المصنف فيها :

\* الثناء عليها :

\* طبعاتها :

\* الأصل الخططي المعتمد عليه :

\* عملٍ في إخراجها :

## اسم الرسالة

ليس في الأصل الخطأ الذي اعتمدته إشارة إلى تسمية الرسالة، من كلام المصنف، لا في صدرها ولا في خاتمتها ولا في أثنائها.

وإن كان الظاهر أن الاسم الذي أثبته الناسخ على ظهرها: «إغاثة اللهفان في حكم طلاق الغضبان»، هو الاسم الذي ارتضاه المصنف لها، ولعله كتبه على ظهر نسخته؛ ويدلّ عليه أنه ذكرها به في كتابه الآخر «مدارج السالكين» (٣٠٨/٣)<sup>(١)</sup>.

وقد عرفها العلماء بهذا الاسم كما سيأتي في تثبيت نسبتها إلى المصنف.

ورفعاً للالتباس، ودفعاً للوهم، وميلًا إلى الاختصار؛ دعاها بعض أهل العلم: «إغاثة الصغرى»<sup>(٢)</sup>، تفريقاً بينها وبين «إغاثة الكبرى»: «إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان».

ويُلاحظ أن في العنوان الذي اختاره المصنف لهذه الرسالة إيماءً إلى الغرض الذي حمله على تأليفها، وهو إغاثة الملحوظ الذي بدرت منه كلمة الطلاق حال غضبه، غير قاصد فراق زوجه = بما يُسكن

---

(١) في مطبوعة «المدارج» و«شذرات الذهب»: «إغاثة اللهفان في طلاق الغضبان». بإسقاط لفظة: «حكم».

(٢) انظر: « ابن قيم الجوزية » للشيخ بكر أبو زيد (٢٢٠).

فؤاده، ويُرْبِطُ على قلبه، ويحميه عن التعرُّض لسخط الله، بالتردد في التحليل المحرَّم، فيما إذا قيل بوقوع طلاقه<sup>(١)</sup>.

---

(١) انظر لنحو هذا في التعليل لقول الشيختين في مسألة الطلاق الثالث: «فتاوي الشيخ محمد بن إبراهيم» (١١/٣٩)، عن «تسمية المفتين» للشيخ الدكتور سليمان العمير (٤٢ - ٤١).

وليس المراد أن هذه الرغبة كانت هي - وحدها - الدافع لاختيار هذه الأقوال، والانتصار لها. فإن دلائل الكتاب والسنة والإجماع والاعتبار - التي هي موضوع نظر الشيختين، ومحظٌ رحالهما، وعليها يقوم شامخ بيان فقههما - هي التي قادتهما إلى القول بهذه المسائل وغيرها.

إنما كانت تلك الرغبة - مع واجب البلاغ - هي الباعث على الانتصار للتأليف فيها، والإفتاء بها، والصبر معها على عظيم الأذى، وشديد البلاء؛ احتساباً لثواب الله، وثقةً بموعده، وسيرًا على نهج الأنبياء في هداية الخلق، ومحبة الخير لهم، والشفقة عليهم من التخوّض في موارد الهملة.

## نسبة الرسالة إلى المصنف

هذه الرسالة ثابتة النسبة إلى ابن القيم - رحمه الله تعالى -، دونما شكٌ أو ريب.

ودلائل ذلك متوافرة، يأخذ بعضها برقب بعض، فمن ذلك:

١ - ذكرُ ابن القيم لها في بعض كتبه؛ كما في «مدارج السالكين» (٣٠٨/٣).

٢ - نقلُ العلماء عنها؛ فقد نقل منها - مصرحاً باسمها العلميّ، ونسبتها إلى ابن القيم - الشيخ مصطفى الرحبياني (ت: ١٢٤٣) في كتابه «مطلوب أولي النهى في شرح غاية المنتهى» (٥/٣٢٢ - ٣٢٣)، وعنده نقل ابن عابدين (ت: ١٢٥٢) في حاشيته «رد المحتار على الدر المختار» (٢٥٧/٣).

٣ - تسمية بعض مترجمي ابن القيم لها ضمن سياق تصانيفه؛ كما صنع ابن العماد في «شذرات الذهب» (٢٩٠/٨).

٤ - ثبوت نسبتها إلى ابن القيم على ظهر النسخة الخطية المكتوبة سنة ٨٨٥، وهي بخط أحد المشغلين بالعلم.

٥ - توافقُ كثيرٍ من مباحثها، و اختياراتها، مع ما هو موجود في مصنفات ابن القيم الأخرى.

٦ - أسلوبُ ابن القيم الذي لا يخفى على من عانى قراءة مصنفاته ظاهر الظهور كله في هذه الرسالة.

## تاريخ تصنيف الرسالة

ليس بين يديّ ما أستطيع به أن أجزم أو أقرب العلم بتاريخ كتابة المصنف لرسالته هذه.

إلا أنه أشار إليها في كتابه «المدارج»، كما أشار فيه إلى غير ما كتابٍ من كتبه؛ فهي متقدمة عليه في الغالب.

وهذا وإن كان مفيداً، إلا أنه - كما ترى - ليس بذي بالٍ في تحديد تاريخ التصنيف.

فإذا نظرنا إلى طريقة ابن القيم في معالجة موضوع الرسالة، وما حشده فيها من أنواع الدلائل، وقرره خلالها من لطائف الحُجَّج، وروائع الاستنباط، وقارنناها بالمواقع التي تعرض فيها لهذه المسألة في كتبه = فقد يتراهى لنا تأخر هذه الرسالة عنها، لظهور ابن القيم في رسالته هذه وقد استولى على الأمد، وأوفى على الغاية، واستقرت في يده أدواتُ المجتهد، وقويت ثقته باختياراته.

وهذه المحاجة في استكانة التاريخ، وإن كانت رائقة في مرأى العين، فهي مظنةُ الزلل؛ فلا تملأ منها يديك.

## موضوع الرسالة، ومنهج المصنف فيها

أما موضوعها، فهو - في الأصل -: حكم طلاق الغضبان، هل يقع أم لا؟ . واختار المصنف عدم الوقع بشرطه الآتي.

وقد أشار - وهو بسبيل الاحتجاج لقوله في هذه الرسالة - إلى مسائل أخرى في الطلاق وغيره، مستشهاداً، ومفرقاً، ومقارناً.

ولما كان الإجمال والإبهام من موارد الغلط، ومظان الالتباس والوهم، وكان التفصيل والتبيين من معالم طريقة المصنف في تناول مسائل العلم في عامة تصانيفه= حرص - في مواطن مختلفة من هذه الرسالة - على تحرير موضع التزاع، وتحديد مراده بالغضبان الذي يختار عدم وقوع طلاقه، وأبدأ في ذلك وأعاد.

أما تحريره لموضع التزاع؛ ففي تفصيله لأقسام الغضب، ومايلزم على كل قسم من نفوذ الطلاق والعقود، وبيانه أن القسمين الأولين مما لا يتوجّه فيه الخلاف، وإنما الشأن في القسم الثالث<sup>(١)</sup>.

وأما تحديده للغضبان الذي يذهب إلى عدم وقوع طلاقه، فقد قام على أمرين:

الأول: النظر إلى قصد القلب للطلاق، وعدمه.

قال: «لا كلام في الغضبان العالم بما يقول، القاصد المختار لحكمه، دفعاً لمكرره البقاء مع الزوجة، وإنما الكلام في الذي اشتد

---

(١) انظر: (ص: ٢٠ - ٢١).

غضبه حتى الجاه الشيطان إلى التكلُّم بما لم يكن مختاراً للتتكلُّم  
بـ...»<sup>(١)</sup>.

ومثُل للأول: بمن زنت امرأته، فغضب، فطلقها؛ لأنَّه لا يرى  
المُقام مع زانية، فلم يقصد بالطلاق إطفاء نار الغضب، بل التخلص من  
المقام معها، فهذا يقع طلاقه<sup>(٢)</sup>.

وقال: «إذ لو لم يقع هذا الطلاق لم يقع أكثرُ الطلاق؛ فإنه غالباً لا  
يقع مع الرضا»<sup>(٣)</sup>.

ومثُل للثاني: بمن خاصمته امرأته وهو يعلم من نفسه إرادة المقام  
معها على الخصومة وسوء الخُلق، ولكن حمله الغضب على أن شفى  
نفسه بالتكلُّم بالطلاق، كسرًا لها وإطفاءً لنار غضبه<sup>(٤)</sup>.

فهذا الذي لا يقع طلاقه.

فكلامه إنما هو في «الغضبان الذي يكره ما قاله حقيقة»<sup>(٥)</sup>.  
وهو يعتبر هذا الفرق بين الصورتين هو حرفُ المسألة ونُكْتها.  
الثاني: الوقوفُ على مرتبة الغضب ودرجته.

(١) انظر: (ص: ٣٠).

(٢) انظر: (ص: ٣٢).

(٣) انظر: (ص: ٤٥).

(٤) انظر: (ص: ٣٣).

(٥) انظر: (ص: ٣٢).

فالغضب الذي يقصده هو ما منع الغضبانَ كمالَ التصورِ والقصد،  
فليس هو غائبُ العقل بحيث لا يفهم ما يقول بالكلية، ولا هو حاضر  
العقل بحيث يكون قصده معتبراً<sup>(١)</sup>.

فأما من حصلت له مبادئ الغضب وأوائله، بحيث لا يتغير عليه  
عقله وذهنه، ويعلم ما يقول ويقصده؛ فهذا لا إشكال في وقوع طلاقه.

وكذا من يبلغ به الغضب نهايته، بحيث ينغلق عليه باب الإرادة  
والعلم، فهذا لا يتوجه خلافٌ في عدم وقوع طلاقه<sup>(٢)</sup>.

فتبيّن بهذا أن المُعوَّلَ عليه عند ابن القيم لعدم وقوع طلاق الغضبان  
ليس هو الغضب، وحده، بل لأبُدَّ من اجتماع أمرين: غضبٌ يُعمي عن  
كمال التصورِ، وعدم قصدٍ من القلب لإيقاع الطلاق.  
والمرءُ يُدَيْنُ في ذلك<sup>(٣)</sup>.

فالغضبان الذي لا يقع طلاقه عنده هو من توفر فيه الأمان، وما عداه  
فواقعٌ طلاقه.

ومع هذا التفصيل والتحرير، أَجْمَلَ بعضُ الفقهاء مذهبَ ابن القيم  
في المسألة، وأطلق خلافه فيها.

قال الشيخ مرعي الكرمي في «غاية المنتهى»:

---

(١) انظر: (ص: ٤٦).

(٢) انظر: (ص: ٢٠ - ٢١).

(٣) انظر: (ص: ٤٢).

«ويقع من أفاق من نحو جنون وإغماء فذكر أنه طلق، وممن غضب، خلافاً لابن القيم».

فتعقبه شارحه الرحيباني بما ينفي إطلاق ابن القيم للقول بعدم وقوع طلاق الغضبان<sup>(١)</sup>.

وممن أجمل مذهب ابن القيم كذلك - دون أن يسميه - الحافظ ابن حجر في «فتح الباري» (٣٠١/٩)، ونبه إلى بعض متاخرى الحنابلة. ومن قبله الحافظ ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (٢٧٨/١).

\* ومن المعالم البارزة في منهج ابن القيم في تحرير مباحث رسالته هذه:

١ - عنایته البالغة بتحرير موضع الخلاف، وتحديد مقصوده و قوله بوضوح. كما تقدم شرحه.

٢ - احتفاله بنصوص الوحي، تفھماً، وتدبرًا، واستنباطاً.  
فتنزع منها - تنزع عقري - دلائل وشواهد، لم أرها عند غيره، لما ذهب إليه في مسألة طلاق الغضبان.

٣ - سعَة دائرة اطلاعه على مذاهب العلماء وأقوالهم ومصنفاتهم، فضمن رسالته من أقوال المتقدمين والمتاخرين من مختلف علماء المذاهب شيئاً كثيراً، نصاً وإشارة، وقفت على بعضها بعد لأي،

(١) انظر: «مطالب أولي النهى في شرح غاية الممتهني» (٥/٣٢٢ - ٣٢٣).

وعجزت عن بعض .

- ٤ - تمثّله المدهش لعلوم الشريعة، أصولها وفروعها، فروقها ونظائرها، قواعدها وضوابطها، أسرارها ومقاصدتها، واستثماره لذلك كله في تحقيق حكم الشارع في المسألة التي عقد لها هذه الرسالة .
- ٥ - تجرُّده، وإنصافه، وحميَّته للحق، وسيره خلف ضياء الدليل المعصوم، ونبذه التعصُّب لآراء الرجال .
- ٦ - تنوعُ أداته، واستكثاره من الحجَّاج والبراهين .
- ٧ - يُسرُّ عبارته، وسهولةُ لفظه ، وتقىلهُ أسلوب الكتاب والسنة .

## الثناء عليها

قال العلامة جمال الدين القاسمي عنها: «وهو كتاب نفيس، يفيد الأمة فائدةً عظيمةً في المسألة المذكورة...، وكان الوالد - رحمة الله - يطالعه دائمًا ويبتهج به»<sup>(١)</sup>.

وقال مرةً أخرى: «وكان الجدُّ والوالدُ - قدس الله روحهما - يطالعها كثيراً، بل إنني شُغفتُ بها مِنْ صغري؛ لكثرة ما أرى الوالد ينظر فيها!»<sup>(٢)</sup>.

وكما كان والدُ القاسمي وجده حَفَيْفَينَ بها كان هو عظيم الإقبال عليها، ولشن كانا حريصين على مطالعتها فلقد كان هو توافقاً إلى تعميم النفع بها<sup>(٣)</sup>، ولذا لم يفتَّ من ذِكرها والإشادة بها في مجالسه ودورسه ورسائله إلى إخوانه.

بعث إلى علامة العراق لعصره محمود شكري الآلوسي (ت: ١٣٤٢) يحدّثه عنها، قائلاً: «إنها من النوادر المضنوون بها»<sup>(٤)</sup>.

(١) انظر: «الرسائل المتبادلة بين جمال الدين القاسمي ومحمد شكري الآلوسي» (٧٥).

(٢) المصدر السابق (٩٨).

(٣) على عادته الجميلة في الحرص على نشر كتب المحققين من أهل العلم، وله في هذا الباب فلسفةً ونظرةً راشدة، ومن عجيب كلامه: «وجلي أن طبع كتاب خير مِنْ ألف داعٍ يتفرقون في الأقطار؛ لأنَّ الكتاب يأخذه الموافقُ والمخالفُ، والداعي قد يجد من العوائق مالا يظفر بأمنيته...». المصدر السابق (٥٦).

(٤) المصدر السابق (٩٨).

وبلغ من شغفه بإذاعتها ونشرها أنه حين رأى الإعلان عن طباعتها على ظهر جزء من مجلة «المنار» التي كانت تصدر لذلك العهد، لم يشعر - لفرحه وابتهاجه - إلا وهو يكتب إلى صديقه العلامة الألوسي يبشره، ويقول: «... فالحمد لله على ما أنعم وتكرم، ونسأله سبحانه أن يوفق إخواننا لنشر أمثاله، وتعظيم النفع بأشكاله»<sup>(١)</sup>.

وحين وقعت في يديه ملازمها الأولى كتب إلى الشيخ محمد نصيف (ت: ١٣٩١) يُسابِقُ قلمه فرَحَه: «تناولت أمس أوراق الملزمة الأولى من «إغاثة اللهفان»، وقد سُررت بالبشارة بطبعها؛ لما أنها أنجح ما أُلْفَ للإصلاح في الزوجية والعائلات، وتحقيق أيمان الطلاقات؛ فإن سعادة الأمة في زيجتها هي معرفة الحالة التي تنحل بها العصمة قطعاً بلا خلاف، والحالة التي لا أثر لها في حل عصمة الزوجية...، وهذا الكتاب نرجو منه تعالى أن ينبعه المتفقة والمُفتين على فيصل الحق في هذا الباب...»<sup>(٢)</sup>.

وقد حدث أخاه الألوسي بالعناء الذي لقيه وهو بسبيل إعدادها للنشر، وتعزى بأن شغفه بسرعة تنوير الأفكار، وتبنيها إلى مراسدها، مما يخفّف تلك الصعوبات<sup>(٣)</sup>.

(١) المصدر السابق (١٢٥).

(٢) «جمال الدين القاسمي» لابنه ظافر (٦٠٨). وستأتي الإشارة إلى دور نصيف في طبع الرسالة.

(٣) «الرسائل» (٧٦).

## طبعات الرسالة

طُبِّعت هذه الرسالة أولَ مَا طُبِّعَت بعنایة الشیخ العلامہ جمال الدین القاسمی رحمہ اللہ تعالیٰ (ت: ۱۳۳۲)، بمطبعة المنار بمصر، سنة ۱۳۲۷<sup>(۱)</sup>، عن الأصل الخطی الذي كان فی مکتبته الخاصة<sup>(۲)</sup>، وهو الذي اعتمد علی تصویرته فی هذه النشرة.

وکُتب علی لوحة الكتاب: وقد عني بتصحیحه و تخریج أحادیثه وتعليق حواشیه الأستاذ الشیخ جمال الدین القاسمی الدمشقی. ووقف علی تصحیح طبعه حسین و صفی رضا.

ووُجِدَتُ فی آخر طبعة مکتبة الكلیات الأزھریة - وهي مأخوذة عن طبعة المنار - ما يلي: تم نسخاً علی يد حامد بن أديب التقي لقباً الأثري مذهبًا فی أواخر رمضان سنة ۱۳۲۷.

وحامد التقي من تلامیذ القاسمی والأخذین عنه<sup>(۳)</sup>، فيظهر أن القاسمی کلفه بنسخ الرسالة عن الأصل المخطوط<sup>(۴)</sup>، ثم تویی هو

(۱) بواسطة وإشارة وجیه الحجاز الشیخ محمد نصیف. انظر: «الرسائل المتبادلة بین القاسمی والآلوسی» (۹۴-۹۸).

وقد أفادتنا هذه الرسائل أن الآلوسی هو الذي تسبّب في معرفة القاسمی بنصیف الذي كان مفتاح خیری في نشر الكتب النافعة. انظر: (۶۵) منها.

(۲) قال القاسمی: «ظفرت بنسخة منه فی خزانة کتب الجد - علیه الرحمة -، ضمن أحد المجامیع». «الرسائل المتبادلة بین القاسمی والآلوسی» (۷۵).

(۳) انظر: «الأعلام» (۲/۱۶۰). وانظر صورة إجازة القاسمی له فی كتاب دی نزار أباۃة عن القاسمی (۲۱۹-۲۲۱).

(۴) ويومئے إلى هذا قوله - فی «الرسائل» (۷۶) -: «فرأیت أن ننسخه ثانية؟ لأن النسخة الأولى لا يستطيع الطابع طبعها؛ لقدم عهدها».

التعليق عليها، وربما مقابلتها.

وفي آخر الرسالة تنبيةٌ من الواقف على تصحيحها على ما وقع فيها من أغلاطٍ طباعية.

وقد جاءت هذه الطبعة مُطابقةً لأصلها الخطي تقريرًا، إلا في مواضع يسيرة، وهذا مما يُحْمَدُ لها، إلا أنها تابعَتْهُ حتى فيما جانب الناسخ فيه الصواب، وضلَّ عن قلمه<sup>(١)</sup>، ولم تُشِّرِّ إلى ذلك، ولا عَلَقَتْ عليه، وقد كانت أحقَّ ببيانِ هذا وأهله.

وتميزت هذه الطبعة بتعليقات العلامة القاسمي<sup>(٢)</sup>، التي كتبها - في غالب الظن - قبل وفاته بخمس سنين، بعدما استَحْصَدَ زرعه واستغلوظ، وألقى عصاه واستقرَّ به النوى على المنهج الحقّ في التلقّي والتتفّه<sup>(٣)</sup>. وكانت هذه الطبعة أصلًا لما تلاها من طبعات:

- طبعة مكتبة الكليات الأزهرية، بمصر.

- طبعة مطبعة الإمام، بمصر.

- طبعة المكتب الإسلامي بيروت سنة ١٤٠٦ بتصحيح محمد عفيفي، الذي أشغله تسويدُ التعليقات الطوال عن خدمة نصّ الرسالة، بمقابلته على أصله الخطي، وتوثيق قوله، وإضاءته بتعليقاتٍ كاشفة مختصرة، وتذليله بفهارس هادبة.

(١) انظر: (ص: ٦، ٧، ٨، ٧، ١٢، ١٣، ٣٤، ٢٧، ٢٣، ٤٢، ٤١، ٣٩، ٤٨، ٤٩، ٥٣، ٥٢، ٦١، ٥٩، ٦٢، ٦٣، ٦٥) من نشرتنا.

(٢) وقد كان مهتمًا مُعترًا بها. قال في رسالته التي بشرَ فيها الألوسي بالإعلان عن طبع الرسالة (١٢٥-١٢٦): «وأظنُّ أنه إذا قُدِّمَ منه لسيادتكم تكون تعليقاته حظوظٌ كبيرة. وقد اهتممتُ بالعناية بها جدًا، سيَّما أول تعليقة...».

(٣) كما هو معلومٌ لمن له فضلٌ عناية بالرجل وتاريخه.

وقد ألحِق بطبعه القاسمي - فغالب ما تلاها - قصيدة طويلة لشاعر العراق معروف الرصافي ، في الانتصار لمذهب شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم في مسائل الطلاق ، تصوّر قصة رجل محب لزوجه ، غاضبه رفقاء يوما ، فحلف بطلاق امرأته ثلاثة ، فحدث ، فأوقعها عليه بعض الفقهاء ، فاعتبرته زوجه عتاباً مرّاً باكيا . ثم انتفت الشاعر إلى فقهاء عصره ، فلامهم ، وأشار بابن القيم وبكتابه « إعلام الموقعين » . ولم أر فيها إشارة لرسالتنا هذه ، تُسْوَغ إلحاقيها بها<sup>(١)</sup> .

ثم وقفت - بعد الفراغ من تحقيق الرسالة ومراجعةها - على طبعة جديدة لها بتحقيق عمر بن سليمان الحفيان ، عن مؤسسة الرسالة بيروت ، سنة ١٤٢٤ - ٢٠٠٤ م .

وهي طبعة جيدة في الجملة ، اعتمد المحقق فيها على الأصل الخطّي الذي اعتمدنا عليه ، وأثبت تعليقات الشيختين القاسمي وابن مانع في حواشيه ، واعتنى بها عنایة حسنة ، ولم تخل من هناتٍ يسيرة لا يخلو من مثلها عملُ الحريض ، ولا يحتملُ المقامُ ذكرها مفصّلة ، وقد نبهت عليها في موضع آخر .

(١) وفوق ذلك ، فالرصافيُّ رقيق الدّيانة ، على فحولة شعره ، قبيح السيرة ، على ملاحة رصيفه ، وليس مثله ممَّن يتكلّم بمدحه ، ويُفرج بتزكيته . وقد كدر شأنه على ابن القيم بتأثّره من فقهاء المذاهب ، وعييه لهم ، وتعتّهم بالغلو والتعسیر . وما بهم ذلك ؟ فإنّهم وإن جانبو الصواب في مسألة ، فعن اجتهادٍ سائغ صدروا ، أو لمامٍ متبعٍ قلدوا ، وفي كُلّ عذر . ولذا ضربت صفحًا عن إثبات القصيدة ؛ لأنّها بزخارف الشعراء أشبه ، وعن خلال العلماء أبعد . وقد جعل الله لكل شيء قدراً .

## الأصلُ الخطِيُّ المُعْتَمَدُ عَلَيْهِ

اعتمدتُ في إخراج الرسالة على مصوّرة الأصل الخطّي الذي كان بمكتبة العلامة القاسمي، قبل أن يستقرّ في مكتبة الملك فهد الوطنية بالرياض.

وهو أصلٌ نادرٌ فريدٌ<sup>(١)</sup>.

قال الشيخ عبد الله الرواف (ت: ١٣٥٩)<sup>(٢)</sup>: إنه لا نظير له، ولا في خزائن كتب نجد<sup>(٣)</sup>.

علّقه فقير رحمة ربه الباري، محمد بن عبد الله بن هشام الأنباري<sup>(٤)</sup>، في شهر شعبان سنة ٨٨٥.

(١) وفي «تاريخ الأدب العربي» لبروكلمان (٤٢٦/٦) إشارة إلى أن ثمة نسخة أخرى من الرسالة في المتحف البريطاني، برقم (١٩٩٢). وبعد طلب هذا المخطوط والنظر فيه تبيّن أنه قطعة من الإغاثة الكبرى «إغاثة اللهمان من مصايد الشيطان».

(٢) من فضلاء القصيم، رحل إلى الشام، وأخذ عن القاسمي، ونشأت بينهما صداقة، وله شغف بالكتب، نسخاً وتحصيلاً وسعياً في نشرها. له ذكرٌ كثيرٌ في الرسائل التي بعثها القاسمي إلى الآلوسي، وله ترجمة في «علماء نجد» لشيخنا ابن بسام (٤/٢٨).

(٣) انظر: «الرسائل المتبادلة بين القاسمي والآلوسي» (٩٨).

(٤) لعله: محمد بن عبد الله بن محمد بن عبد الله بن يوسف بن هشام الأنباري، فتح الدين، المحب بن الجمال، من ذرية ابن هشام النحوي، حفظ القرآن، واشتغل بالفرائض وغيرها عند البدر المادراني، وأذن له، وعند العلاء البغدادي =

وهو بخطٍ نسخيٍ واضحٍ، ويقع في عشر ورقات، في كل ورقة صفحتان، في الصفحة نحو سبعةٍ وعشرين سطراً.

وفي أسفل صفحة العنوان جوابٌ عن استفتاءٍ يتعلّقُ بموضع اختلافٍ في حقِّ ملكيّته، للشيخ نجم الدين الغيطي، وجماعة.

وفي هذا الأصل بعضُ الأخطاء التي لا أدرى أمرُها إلى سهو الناشر وعجلته، أم إلى سقم الأصل الذي ينقل عنه؟.

وقد لقي العلامة القاسمي في تصححه - وهو يُعدُّ للنثر - عناه<sup>(١)</sup>:

وكتب بخطه الأنيد الفارسي المُنْمَنِمَ بضمّ تعليقاتٍ على هذا الأصل، ثم تنفسَ فيها وزادها عند شروعه في طبع الرسالة.

وأثبتَ في خاتمتها تاريخ فراغه من نقلها<sup>(٢)</sup>، وتصححها، وتعليق الحواشى عليها، في رمضان سنة ١٣٢٧<sup>(٣)</sup>.

---

الدمشقي، وحضر دروس القاضي الحنبلي، وتترَّأَ في الجهات، وخطب بالزينة.

ترجمته في: «الضوء اللامع» (٨/١٠٨)، و«السحب الوابلة» (٣/٩٨٠). وذكر له أخاً أكبر منه يقال له: محمد المحب؛ توفي سنة ٨٩١. يحتمل أن يكون هو المراد - أيضاً -.

(١) كما أخبر عن نفسه (انظر ما نقلناه عنه في مبحث الثناء على الرسالة)، وقد بعث إلى الآلوسي سأله إن كان عنده أصلٌ آخر للرسالة أن يبعثه إليه. انظر: «الرسائل» (٧٦).

(٢) انظر ما قدمناه (ص: ١٩-١٨).

(٣) ضرب على هذا التقييد في الأصل ضرباً خفيفاً.

## عملي في إخراج الرسالة

- ١ - كتبتُ تقدمةً وجزة في شرف وأهمية تقيح العلوم، والتدقيق في تحرير مباحثها، وما حازته هذه الرسالة من ذاك الشرف.
- ٢ - قدمتُ بين يدي الرسالة بدراسة وتعريفٍ مختصرين حولها، من حيث اسمها، ونسبتها إلى المصنف، وتاريخ تصنيفها، و موضوعها ومنهج المصنف فيها، وما ورد في الثناء عليها، وطبعاتها، والأصل الخططي الذي اعتمدته في إخراجها.
- ٣ - قابلتها بالأصل الخططي الذي وصفته آنفاً، وأثبتتُ ما في الأصل بعناية، وحيثما تبيّن لي خطأ ناسخه خطأ لا أجد له وجهًا، أثبتتُ ما أراه أولى بالصواب، وأوفى بأداء حق المعنى والسياق، في المتن، ونبّهتُ على ما في الأصل في الحاشية.  
وإن كان لما كتبه وجه، وثُمَّ ما هو أقوم منه، كتبت ما أراه الأولى في الحاشية وأبقيت الأصل على ما هو عليه.
- وأضفتُ بعض كلمات في مواطن مختلفة، اقتضاها السياق اقتضاءً لازماً، وجعلتها بين معقوفين، ونبّهتُ عليها في الحاشية غالباً.
- ٤ - قرأتُ النصَّ على مُكثِّ، وأعدت ترقيمها وتوزيعها.
- ٥ - عزوتُ الآيات القرانية إلى سورها، وخرجتُ الأحاديث والآثار تخریجًا موجزًا يفي بالمقصود.

- ٦ - وَثَقْتُ النَّوْقُولَ، وَآرَاءِ الْفَقَهَاءِ مِنْ مَصَادِرِهَا الأُصْلِيَّةِ<sup>(١)</sup>.
- ٧ - عَلَقْتُ تَعْلِيقَاتٍ مُخْتَصَّةً عَلَى مَا لَاحَ لِي حَاجَتُهُ إِلَى بَيَانِهِ.
- ٨ - أَثْبَتُ جَمِيعَ تَعْلِيقَاتِ الْعَالَمَةِ الْقَاسِمِيِّ عَلَى طَبَعَتِهِ، وَخَتَمَتُهُ بِاسْمِهِ؛ تَمَيِّزًا لَهَا عَنْ تَعْلِيقَاتِيِّ، وَإِنْ كَانَتْ تَعْلِيقَاتُ الشَّيْخِ مُتَمِيِّزَةً بِنَفْسِهَا، دَالَّةً عَلَى مُشَيَّئِهَا، غَيْرَ مُفَقَّرَةٍ إِلَى تَبَيِّنِهِ<sup>(٢)</sup>.
- كما أَثْبَتُ الْمَهْمَمَ مِنْ تَعْلِيقَاتِ الشَّيْخِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِالْعَزِيزِ بْنِ مَانِع - رَحْمَهُ اللَّهُ - (ت: ١٣٨٥) عَلَى نَسْخَتِهِ الْخَاصَّةِ مِنْ مَطْبُوعَةِ الْقَاسِمِيِّ، الْمَحْفُوظَةِ بِمَكْتَبَةِ الْمَلِكِ فَهْدِ الْوَطَنِيَّةِ، بِرَقْمِ (٢٠٨٤٦٥)، وَنَسْبَتُهُ إِلَيْهِ. وَهِيَ يَسِيرَةٌ.
- ٩ - صَنَعْتُ لِلرِّسَالَةِ فَهَارِسَ لِفَظِيَّةِ<sup>(٣)</sup> وَعِلْمِيَّةً، تُقَرِّبُ فَوَائِدَهَا، وَتُبَرِّزُ مَخْبَأَتَهَا.
- وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

وَكَتَبَ

عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنِ حَسْنِ بْنِ قَائِدِ الرَّيمِيِّ  
الْأَحَدُ ١٦ مِنْ شَهْرِ رَجَبِ سَنَةِ ١٤٢٤  
مَكَّةُ الْمُكَرَّمَةُ - حَرَسُهَا اللَّهُ -

(١) كما وَثَقْتُ النَّوْقُولَ الْوَارَدَةَ فِي تَعْلِيقَاتِ الْقَاسِمِيِّ، وَجَعَلْتُ التَّوْثِيقَ بَيْنَ مَعْكُوفَيْنَ.

(٢) وَأَهْمَلْتُ بَضَعَ تَعْلِيقَاتٍ؛ وَرَدَتْ فِي بَعْضِ الْطَّبعَاتِ الْمُصْرِيَّةِ الْمَأْخُوذَةِ عَنْ طَبَعَتِهِ لِضَعْفِهَا، وَنَزَّلْتُهَا عَنْ طَبِيقَةِ تَعْلِيقَاتِ الشَّيْخِ، وَعَدَمِ ثَبَوتِهَا فِي طَبَعَتِهِ. وَلَعْلَهَا مِنَ الْقَائِمِينَ عَلَى تَلْكَ الطَّبعَاتِ - وَإِنْ لَمْ يُسَمِّوْ -.

(٣) انْظُرْ مَقْدِمَةَ «شَرْحِ الْمُسْتَدِّ» لِلشَّيْخِ أَحْمَدِ شَاكِرِ (١/٥).

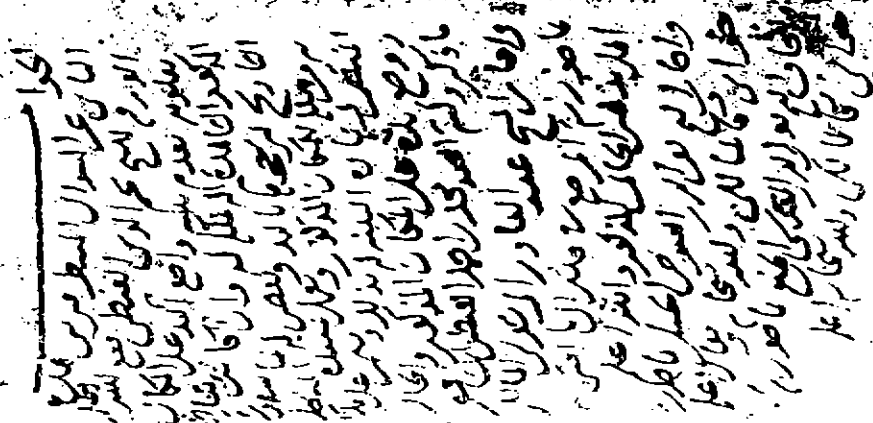
نماذج من الأصل الخطّي

سلمه غال في الوجه فرباب المكان وإن ضر الحال موجلاً حامٍ وذا جسم به في المحر والمنفعة  
غيرها من المذكرة لاراتي نظر علم فلاب الورى بحاله المجهول عنه في الحال دون الحال  
وأنه ينفعه وله له منه فله مفهومان أي ويفهم صفات المجل بما لا يفهم صفات الحال  
موجلاً حال الماء أو و فهو أذهب عليه الحال الأصحاب وله لهم الصفات التي في الحال دون  
ذلك الحال الماء أو غيره فالذي في الحال الماء يذهبه ولهم صفات الحال الموجلاً دونه  
ذلك الحال الماء أو غيره فالذي في الحال الماء يذهبه ولهم صفات الحال الموجلاً دونه

## كتاب

### اعانة المفقود في حكم طلاق الغضبان

تألیف  
الشيخ الإمام العالم العلامة المرادي العايد الورع  
الصدر الكاظم شيخ الإسلام أبو محمد بن الحسين  
بن عبد الشهيد روى عن الحسن ورشد عائش  
روحد الدين الصدر وفتح المعلومة المرضية عليه  
فقراءه يزيدون على مائة ألف ويشهدون بذلك  
في تبريز سنة 1515 احسن باسم الغضبان



صورة صفحة العنوان

لسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله رب العالمين العظيم السميع العليم الراوف الرحيم الذي أنت بمن يحيى عباده النعم ركت على نفسه الرحمة وهي من الكتاب الذي كتبه أن رحمة تغلى فضلها فهموا رحمة  
 يعباده من الوالد والوالد لها كما هو اشد فرجاً بيته التي أتت من القادر لراحته التي  
 على ما طعامه وشرابه في الأرض المهللة أذًا وجوهها وأسیدان لا إله إلا إله  
 وحد لا شريك له رب العالمين وارحم الراحرين الذي تعرف إلى خلقه بصفاته  
 وأسمائه وحسم اليم بالحسنة والآلة وأشيدان حبراء عبدة رسولكم الذي  
 ختم به التثنين وأوصيكم وحمد لله تعالى نعمة السفير الذي أتيكم به من المعنين  
 على كل دين ووضع لهم الأضداد والأغلال، وأعني بشرعيته عن طريق المكر والاحتلال،  
 وفتح لهم اعتراضها طريقاً واحداً مهما كان، فلما من كلاماً صار  
 عليه فرجاً ومحركاً فعنده رسولكم سبط الله عليه وسلم السمعة والشهرة واعتنى به  
 النساء والنساء فما أحلاه مكتوب في الأذن وجد عنده تفوح كأنه سداً لا يهان إلا  
 وجد عنده أعادته ليعنده فلما رأى ذلك زوجان الآعن وظرفاً واختلطوا واستثنى  
 بحبين الآعن آدراً منها واسراره، فلم يخرجه ديار المجرم، فقطع الناسان ولم  
 يفرق بينهم إلا آخر ليلة من عمره فلما أسللت قلبه وفتحت قلبه أهونه بالكلام الذي  
 لم يقصد به المتكلمه وهو على إنسان يحكم الحظوظ والمساندة أو الكرة والسبعين يوم  
 الإنفاق في قالب فلما رأاه عنده انفل السنان فتح بريء عاليسه أم المؤمنين في إطلاق  
 وللعنائق في أخلاقه لزواجه الالم احمد وآدم وآدم وآدم وآدم وآدم وآدم وآدم وآدم  
 هذى أحاديث صحيف على سرط مسلم وما يخرجها إلا الامراؤ في غلائقهم فالـ  
 والغلائق أطقم العصبي وفالاحليل شعثت أنا بعد الله تعالى أحرى حبل معه  
 هو العصبي ذكره الحلال أبو يكر عبد العزير ولفظ أحمر يعني العصبي كاللون المذكر  
 ساكت الباصر والرنان، وبايعداته وإبا طاهر الخواريز عن قوله: لا أخلاق ولا  
 غنا في أخلاق قالوا يريد الامراؤ لأن إدراكه يتعلق بغير رأيه وبرجله، هذى المعنى المرسم<sup>(١)</sup>  
 والمحبون فعلت لبعضهم والعصبي إنما فعال ويرحل فيه العصبي أن أخلاقهم ورحيلهم.  
 أحدهم الامراؤ والأخر ما دخل عليهم ما يتعلق به وبايه عليه وغيره مقصفي تشويج الظاهرى بما قال  
 في تشويج باب الطلاق في أخلاق والكرة وللمسكين والمحبون يفرق بين الطلاق في أخلاق وبين  
 هذه الوجهة ومواضيعه مقصفي كلام الشافعى وابن سينا بذرا على راح والعصبي ما يزال على راح وذر العنق  
 هذى اللقطة يريد به تور العصبي فهو قول غير واحد من أئمة اللغة والقول الموجه به مقصفي  
 الكتاب

## صورة الصفحة الأولى

صورة الصفحة الأخيرة



آثار الإمام ابن قيم الجوزية وما لحقها من أعمال  
(٦)

مطبوعات المجمع

# إغاثة اللهفان

في

# حكم طلاق العصبي

تأليف

الإمام أبي عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية

(٦٩١ - ٧٥١)

تحقيق

عبد الرحمن بن حسن بن قادر

إشراف

بeker bin abd al-halim al-jawzi

تسيير

مؤسسة سليمان بن عبد العزيز الراجحي الخيرية

دار عالم الفوائد

للنشر والتوزيع

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمدُ للهِ الْحَكِيمُ الْكَرِيمُ، الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ، السَّمِيعُ الْعَلِيمُ،  
الرَّءُوفُ الرَّحِيمُ، الَّذِي أَسْبَغَ عَلَى عِبَادِهِ النَّعْمَةَ، وَكَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ  
الرَّحْمَةَ، وَضَمَّنَ الْكِتَابَ الَّذِي كَتَبَهُ أَنَّ رَحْمَتَهُ تَغْلِبُ غَصْبِهِ، فَهُوَ أَرْحَمُ  
عِبَادِهِ مِنَ الْوَالِدَةِ بُولْدَهَا، كَمَا هُوَ أَشَدُ فَرْحًا بِتُوبَةِ التَّائِبِ مِنَ الْفَاقِدِ  
لِرَاحْلَتِهِ الَّتِي عَلَيْهَا طَعَامُهُ وَشَرَابُهُ فِي الْأَرْضِ الْمَهْلَكَةِ إِذَا وَجَدَهَا.

وَأَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ، وَأَرْحَمُ  
الرَّاحِمِينَ، الَّذِي تَعْرَفُ إِلَى خَلْقِهِ بِصَفَاتِهِ وَأَسْمَائِهِ، وَتَحَبَّبُ إِلَيْهِمْ  
بِإِحْسَانِهِ وَآلَاهِهِ.

وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدَهُ وَرَسُولَهُ الَّذِي خَتَمَ بِهِ النَّبِيُّونَ، وَأَرْسَلَهُ  
رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ، وَبَعَثَهُ بِالْحَنِيفَيَّةِ السَّمْمَحةِ وَالدِّينِ الْمُهَمَّيْنِ عَلَى كُلِّ  
دِينٍ، فَوَاضَعٌ بِهِ الْأَصَارَ وَالْأَغْلَالَ، وَأَغْنَى بِشَرِيعَتِهِ عَنْ طُرُقِ الْمَكْرِ  
وَالْاحْتِيَالِ، وَفَتَحَ لِمَنْ اعْتَصَمَ بِهَا طَرِيقًا وَاضْحَى وَمَنْهَجًا، وَجَعَلَ لِمَنْ  
تَمَسَّكَ بِهَا مِنْ كُلِّ مَا ضَاقَ عَلَيْهِ فَرْجًا وَمَخْرَجًا.

فَعِنْدِ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ السَّعَةُ وَالرَّحْمَةُ، وَعِنْدِ غَيْرِهِ الشَّدَّةُ وَالنَّقْمةُ،  
فَمَا جَاءَهُ مَكْرُوبٌ إِلَّا وَجَدَ عِنْدَهُ تَفْرِيَحَ كُرْبَتِهِ، وَلَا لَهْفَانٌ إِلَّا وَجَدَ عِنْدَهُ  
إِغاثَةً لَهْفَتِهِ، فَمَا فَرَقَ بَيْنَ زَوْجَيْنِ إِلَّا عَنْ وَطَرِّ وَاخْتِيَارِ، وَلَا شَتَّتَ شَمْلَ  
مُحِبِّيْنِ إِلَّا عَنْ إِرَادَةِ مِنْهُمَا وَإِيَّاشَارِ، وَلَمْ يُحَرِّبْ دِيَارَ الْمُحِبِّيْنِ بِغَلَطِ  
اللِّسَانِ، وَلَمْ يُفَرِّقْ بَيْنَهُمْ بِمَا جَرَى عَلَيْهِ مِنْ غَيْرِ قَصْدِ الإِنْسَانِ، بَلْ رَفَعَ  
الْمُؤَاخِذَةَ بِالْكَلَامِ الَّذِي لَمْ يَقْصِدْهُ الْمُتَكَلِّمُ بِلْ جَرَى عَلَى لِسَانِهِ بِحُكْمِ

الخطأ والنسيان، أو الإكراه والسبق [على]<sup>(١)</sup> طريق الاتفاق، فقال - فيما رواه عنه أهل السنن من حديث عائشة أم المؤمنين -: «لا طلاق ولا عتاق»<sup>(٢)</sup> في إغلاق»<sup>(٣)</sup> رواه الإمام أحمد، وأبو داود، وابن ماجه<sup>(٤)</sup>، والحاكم في «صحيحه» وقال: «هذا حديث صحيح على شرط مسلم

(١) زيادة يقتضيها السياق.

(٢) يفتح العين، مصدر «عَنَّ العَبْد»: خرج عن الرُّوْقِ. (القاسمي).

(٣) آخرجه أحمد (٤/٢٧٦)، وأبو داود (٢١٩٣)، وابن ماجه (٢٠٤٦)، والحاكم (١٩٨/٢) وغيرهم.

وصححه الحاكم على شرط مسلم، فتعقبه الذهبي بأن في إسناده «محمد بن عبيد»، ضعفه أبو حاتم، ولم يتحقق به مسلم.

قلت: وليس هو بالمشهور، وقد اضطرب في روايته الحديث على وجهين، وأسقطه بعض الرواة فتوهم طرقاً آخر.

وانظر: «علل ابن أبي حاتم» (١/٤٣٢، ٤٣٠)، و«شرح مشكل الآثار» للطحاوي (٢/١٢٨).

ووردت له متابعة عند الدارقطني في «السنن» (٤/٣٦)، والبيهقي في «الكبرى» (٧/٣٥٧)، إلا أن الإسناد إلى المتابع ضعيف.

ففي تحسين الحديث بهذين الطريقين نظر.

وانظر: «إرواء الغليل» (٧/١١٣ - ١١٤)، و«الهداية إلى تخريج أحاديث البداية» (٦/١١٣ - ١١٢).

وعارضه ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (١/٢٧٨) بأثر عائشة الصحيح في اليمين المتعقدة، فقال: «وهذا يدل على أنَّ الحديث المروي عنها مرفوعاً: «لا طلاق ولا عتاق في إغلاق» إنما أنه غير صحيح، أو أن تفسيره بالغضب غير صحيح...».

وانظر لمسلكه لهذا: شرحه على «علل الترمذى» (٢/٧٩٦ - ٨٠١).

(٤) بسكون الهاء وصلًا ووقفًا. (القاسمي).

ولم يخرجاه<sup>(١)</sup>.

(١) هذا الحديث وإن لم يخرجه البخاري لعدم مجئه على شرطه، إلا أنه أشار إليه في كتاب الطلاق تحت ترجمة: باب الطلاق في الإغلاق والكره، والسكران والمجنون، وأمِّهما، والغلط والنسيان في الطلاق والشرك وغيره، لقول النبي ﷺ: الأعمال بالنية ولكل أمرٍ ما نوى. وكل ما علَّقه البخاري أو أشار إليه يدلُّ على أن له أصلًا عنده ينبغي للفقيه إعارة النظر الدقيق، وليس كالذى لم يُعلَّقْ ولم يُشير إلىه، كما لا يخفى.

وقد اشتهر عن البخاري كمال فقهه، ودقة نظره، وقوة استنباطه وعلمه، كما ترى في ترجمته هذه، فإنه عَدَلَ عن الاستدلال على عدم وقوع طلاق الغضبان بحديث الإغلاق لنظرِ ما فيه عنده = إلى الاستدلال بحديث النية على عدم وقوعه، لأن هذا الحديث هو الكلُّ الأعظم في أبوابِ من الشريعة. ولذا قال الحافظ بن حجر تحت ترجمة البخاري المذكورة ما مثاله: «اشتملت هذه الترجمة على أحكام يجمعها أن الحكم إنما يتوجه على العاقل المختار العاًمد الذاكي، وشمل ذلك الاستدلال بالحديث؛ لأن غير العاقل المختار لا نِيَةَ له فيما يقول أو يفعل، وكذلك الغلط والناسي والذى يُكرَّهُ على الشيء».

وعليه، فإن مذهب البخاري يتَّفق مع مذهب من قال بعدم وقوع طلاق الغضبان مالاً، وإن اختلوا مأخذًا واستدلاً - سُنة المجتهدین الاجتهاد المطلق -.

على أن حديث الإغلاق بما قام على كون معناه معقولاً من الوجوه الآتية في هذا الكتاب التي كادت تقرب من الثلاثين = صار من الصحيح لغيره، وهو قسم الصحيح لذاته. والصحيحُ لغيره ما صُحّح لأمرٍ أجنبيٍّ عن السنـد. قال ابن الحصار: قد يعلم الفقيه (المجتهد) صحة الحديث إذا لم يكن في سنـده كذاب بموافقة آية من كتاب الله، أو بعض أصول الشريعة، فيحمله ذلك على قبوله والعمل به. (القاسمي).

قال أبو داود: «في غلاق»<sup>(١)</sup>، ثم قال: والغلاق أظنه الغضب.  
وقال حنبل: سمعت أبا عبدالله - يعني أحمد بن حنبل - يقول:  
هو الغضب. ذكره الخلال [و]<sup>(٢)</sup> أبو بكر عبد العزيز. ولفظ أحمد:  
يعني الغضب.

قال أبو بكر: سألت أبا محمد<sup>(٣)</sup>، وابن دريد<sup>(٤)</sup>، وأبا عبدالله<sup>(٥)</sup>:

(١) بغير ألف في أوله. قال ابن حجر [في «الفتح» (٣٨٩/٩)]: «وحكم البيهقي أنه روي على الوجهين». و«الغلاق» رأيته في نسخة جيدة من «سنن أبي داود» مضبوطاً بكسر الغين المعجمة، ولعله مصدر «غالقه»، لما فيه من المغالبة، فإن الغضب يغالبه. وانظر هل يصح فتحها على أن الأصل غلق - بفتحتين -. وهو الضجر والغضب كما قال المطرزي، ثم زيدت الألف إشارة - كما في «متزاح» وقوله: «أعوذ بالله من العقارب». وقرأ الحسن وابن هرمة: «وأعتدَتْ لَهُنَّ مُتَكَاءِ» على وزن «مفتعال»، كما نقله شراح «الشافية». في بحث «استكان» من أوائلها؟ فلتحرج الرواية. (القاسمي).

(٢) زيادة لا بد منها، أو تضاف كلمة «غلام» قبل «الخلال». ويقوى ما اخترته نقل المصنف الرواية عنهما معًا في «الزاد» (٢١٤/٥).

(٣) لعله: أبو محمد، عبدالله بن جعفر بن درستويه الفارسي التحوي، توفي سنة ٣٤٧. انظر: «إنباه الرواة» (١١٣/٢ - ١١٤)، و«سير أعلام النبلاء» (٥٣٢ - ٥٣١/١٥).

(٤) هو أبو بكر، محمد بن الحسن بن دريد، صاحب التصانيف، توفي سنة ٣٢١. انظر: «إنباه الرواة» (٩٢/٣ - ١٠٠)، و«سير أعلام النبلاء» (٩٦/١٥ - ٩٧).

(٥) لعله: أبو عبدالله، إبراهيم بن محمد بن عرفة، المشهور بـ«بغطويه»، توفي سنة ٣٢٣. انظر: «إنباه الرواة» (١٧٦/١ - ١٨٢)، و«سير أعلام النبلاء» (٧٥ - ٧٦/١٥).

وأبا طاهر<sup>(١)</sup>، النحويين، عن قوله: «لا طلاق ولا عتاق في إغلاق».

قالوا: ي يريد الإكراه؛ لأنه إذا أكْرَهَ انغلق عليه رأيه.

ويدخل في هذا المعنى المُبَرَّسَ<sup>(٢)</sup> والمجنون.

فقلت لبعضهم: والغضب أيضاً؟ فقال: ويدخل فيه الغضب؛ لأن الإغلاق له وجهان: أحدهما الإكراه، والآخر مدخل عليه مما ينغلق به رأيه عليه.

وهذا مقتضى تبويب البخاري؛ فإنه قال في صحيحه: «بابُ الطلاق في إغلاق، والمكره<sup>(٣)</sup>، والسكران، والمجنون»<sup>(٤)</sup>، يُفَرِّقُ بين الطلاق في الإغلاق وبين هذه الوجوه. وهو أيضاً مقتضى كلام الشافعي؛ فإنه يُسَمِّي نذر اللَّجاج والغضب يمين الغلق ونذر الغلق<sup>(٥)</sup>، هذا اللُّفْظُ ي يريد به نذر الغضب، وهو قول غير واحد من أئمة اللغة<sup>(٦)</sup>.

(١) لعله: أبو طاهر، محمد بن الحسن بن محمد المحمدابادي، الإمام النحوي، توفي سنة ٣٣٦. انظر: «السيّر» (١٥/٣٠٤ - ٣٠٥ - ٣٢٩ - ٣٣٠).

(٢) البرسام - بالكسر -: عَلَةٌ يهدى فيها، بُرْسَمٌ - بالضم - فهو مُبَرَّسَم. (القاسمي).

(٣) قال الحافظ ابن حجر [في «الفتح» (٩/٣٨٩)]: «هو في النسخ بضم الكاف وسكون الراء». وفي عطفة على الإغلاق تصريح بأنه يذهب إلى أن الإغلاق هو الغضب. (القاسمي).

(٤) كذا وقع في الأصل: «باب الطلاق في إغلاق والمكره». والذي في «الصحيح» وشروحه: «باب الطلاق في الإغلاق والكُرْه».

(٥) انظر: «الأم» (٣/٦٥٩)، و«نهاية المحتاج» (٨/٢١٩).

(٦) اعلم أن من فسره بالغضب فسره بلازمه أو بمساويه، كقول ابن الأثير [في «النهاية» (٣/٣٨٠)]: «الغلق: ضيق الصدر وقلة الصبر. رجل غلق -

= ككتف -: سيء الخلق».

والقول بِمُوجِبه هو مقتضى الكتاب، والسنة، وأقوال الصحابة، والتابعين، وأئمة الفقهاء، ومقتضى القياس الصحيح، والاعتبار، وأصول الشريعة.

أما الكتاب، فمن وجوهه:

أحدها: قوله تعالى: «لَا يَوْا خُذُّكُمْ اللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكُنْ يُؤَاخِذُكُمْ بِمَا كَسَبَتُ قُلُوبُكُمْ» [البقرة: ٢٢٥].

قال ابن جرير في «تفسيره»: حدثنا ابن وكيع، حدثنا مالك بن إسماعيل، عن خالد، عن عطاء، عن وسيم، عن ابن عباس قال: «الغو اليمين أَن تَحْلِفَ وَأَنْتَ غَضِيبًا»<sup>(١)</sup>.

حدثنا ابن حميد، حدثنا يحيى بن واضح، حدثنا أبو حمزة، عن عطاء، عن طاووس قال: «كُلُّ يَمِينٍ حَلْفٌ عَلَيْهَا رَجُلٌ وَهُوَ غَضِيبٌ».

---

وقال أبو بكر[بن الأنباري في «الزاهر» (٤٦٢/١)]: «كثير الغضب، وقيل: ضيقُ الخلق، العسر الرضا».

وقد أغلقَ فلان إذا أغضبَ، فغلقَ، غضبَ واحدًا.

وقال الليث: يقال: احتدَّ فلان فغلقَ في حِدَّته، أي نشبَ. وهو مجاز. نقله الزبيدي في «شرح القاموس» [٣٨٣/١٣].

وفي «أساس البلاغة» للزمخشري [٤٥٤]: «غلق: احتدَّ فتشبَ في حِدَّته، وأغلقَ عليه: إذا ضيقَ وأكَرَه، ومنه: لا طلاق في إغلاق». (القاسمي).

(١) أخرجه ابن جرير (٤٤٨)، وسعيد بن منصور (٤/١٥٣٣)، والبيهقي في «الكبرى» (٤٩/١٠) وغيرهم.

وإسناده ضعيف؛ عطاء بن السائب اختلط، وخالد روى عنه بعد الاختلاط، وسيم مجاهول.

وتحرفَ في الأصل: «عطاء عن وسيم» إلى: «عطاء بن رستم».

فلا كفارة عليه فيها، قوله : ﴿لَا يُؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِالْغُوْنِ فِي أَيْمَنِكُمْ﴾<sup>(١)</sup>.

وهذا أحد الأقوال في مذهب مالك، أن لغو اليمين هو اليمين في الغضب<sup>(٢)</sup>، وهذا اختيار أَجَلُ المالكية وأفضلهم على الإطلاق وهو القاضي إسماعيل بن إسحاق، فإنه ذهب إلى أن الغضبان لا تتعقد يمينه<sup>(٣)</sup>.

---

(١) تتمة كلام ابن جرير: «وعلة من قال هذه المقالة - أي أن اللغو من الأيمان التي يخلف بها صاحبها في حال الغضب على غير عقد قلب ولا عزم - ما حدثني به أحمد بن منصور المروزي قال ثنا عمر بن يونس اليامي قال ثنا سليمان بن أبي سليمان الزهرى عن يحيى بن أبي كثير عن طاووس عن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: «لا يمين في غضب». وأخرجه الدارقطنى كما سندكره. (القاسمي).

(٢) قال صدر الدين في «رحمه الأمة» [٢٤٣]: «وقال الشافعى: لغو اليمين مالم يعقده. وإنما يُصَوَّرُ ذلك عنده في قوله: لا والله، وبلى والله، عند المحاورة والغضب واللجاج من غير قصد، سواء كانت على ماضٍ أو مستقبلٍ. وهي رواية عن أَحْمَد». (القاسمي).  
وانظر لقول القاضي إسماعيل بن إسحاق: «بداية المجتهد» لابن رشد [٩٨٣/٢].

(٣) قال المؤلف في «إعلام الموقعين» [٥٢/٣]: قال الإمام أَحْمَد في رواية حنبل: الإغلاق هو الغضب، وكذلك فسره أبو داود، وهو قول القاضي إسماعيل بن إسحاق أحد أئمة المالكية ومقدم أهل العراق منهم، وهي عنده من لغو اليمين أيضاً، فأدخل يمين الغضبان في لغو اليمين، وفي يمين الإغلاق، وحكاه شارح أحكام عبد الحق عنه، وهو [ابن] بزيمة الأندلسى، قال: وهذا قول علي [و] ابن مسعود وغيرهما من الصحابة، أن الأيمان المنعقدة كلها في حال الغضب لا تلزم، وفي «سنن الدارقطنى» بإسناد فيه =

ولا تنافي بين هذا القول وبين قول ابن عباس وعائشة: «إن لغو اليمين هو قول الرجل لا والله وبلى والله»<sup>(١)</sup>، وقول عائشة وغيرها أيضاً: «إنه يمين الرجل على الشيء يعتقده كما حلف عليه، فيتبين بخلافه»<sup>(٢)</sup>؛ فإن الجميع من لغو اليمين، والذي فسر لغوا اليمين بأنها يمين الغضب يقول بأن النوعين الآخرين من اللغو.

وهذا هو الصحيح، فإن الله سبحانه جعل لغو اليمين مقابلاً لكتاب القلب، ومعلوم أن الغضبان والحالف على الشيء يظنه كما حلف عليه، والقاتل: لا والله وبلى والله - من غير عقد اليمين -، لم يكتسب قلبه عقد اليمين، ولا قصداها، والله سبحانه قد رفع المؤاخذة بلفظ جرى على اللسان لم يكتسبه القلب ولم يقصده، فلا تجوز المؤاخذة بما رفع الله المؤاخذة به، بل قد يقال: لغو الغضبان أظهر من لغو القسمين الآخرين؛ لما سيأتي بيانه إن شاء الله تعالى.

لِيَنْ من حديث ابن عباس يرفعه «لا يمين في غضب ولا عتاق فيما لا يملك». وهو إن لم يثبت رفعه فهو قول ابن عباس.  
وقد فسر الشافعي: «لا طلاق في إغلاق» بالغضب، وفسره به مسروق، فهذا مسروق والشافعي وأحمد وأبو داود والقاضي إسماعيل كلهم فسروا الإغلاق بالغضب، وهو من أحسن التفسير، لأن الغضبان قد أغلق عليه باب القصد بشدة غضبه. وله تتمة تفصيلها ما حرثه هذه الرسالة الغراء. (القاسمي).

(١) أما قول عائشة: فأخرجه البخاري (٦٦٣).

وأما قول ابن عباس: فأخرجه ابن جرير (٤٢٨/٤)، وسعيد بن منصور (٤/١٥٣٤) وغيرهما بإسناد فيه ضعف.

(٢) بمعناه عند البيهقي في «الكتابي» (١٠/٤٩ - ٥٠). وأخرجه هو وابن جرير (٤/٤٣٧ - ٤٣٣) عن ابن عباس، ومجاهد، والحسن وغيرهم.

## فصل

الوجه الثاني من دلالة الكتاب: قوله سبحانه: ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ اللَّهُ لِلنَّاسِ الشَّرَّ أَسْتَعْجِلَهُمْ بِالْخَيْرِ لَقُضِيَ إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ فَنَذَرُ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا فِي طَفِيلَنَّهُمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [يونس: ١١].

وفي تفسير ابن أبي نجيح عن مجاهد: هو قول الإنسان لولده وما له إذا غضب عليهم: «اللهم لا تبارك فيه، والعن»، فلو يعدل لهم الاستجابة في ذلك، كما يستجاب في الخير، لأهلكم».

أنتهض الغضب مانعاً من انعقاد سبب الدعاء الذي تأثيره في الإجابة أسرع من تأثير الأسباب في حكماتها، فإن الله سبحانه يجيب دعاء الصبي، والسفيه، والمبرسم، ومن لا يصحي طلاقه ولا عقوده، فإذا كان الغضب قد منع كون الدعاء سبيلاً، لأن الغضبان لم يقصد به بقلبه، فإن عاقلاً لا يختار إهلاك نفسه وأهله وذهب ما له وقطع يده ورجله وغير ذلك بما يدعوه، فاقتضت رحمة العزيز العليم أن لا يؤاخذه بذلك، ولا يجحب دعاءه؛ لأنه عن غير قصد منه، بل الحامل له عليه الغضب الذي هو من الشيطان.

فإن قيل: إن هذا ينقض عليكم بالحديث الذي رواه أبو داود<sup>(١)</sup>

(١) أخرجه ابن جرير (١٥/٣٤ - ٣٥).  
[١٥٣٢)، ورواه مسلم أيضاً [٣٠٠٩] كما في «رياض الصالحين»  
[٥١٠]. (القاسمي).

عن جابر بن عبد الله عن النبي ﷺ أنه قال: «لا تدعوا على أنفسكم، ولا تدعوا على أولادكم، ولا على أموالكم، ولا تدعوا على خدامكم؛ لا توافقوا من الله ساعة لا يُسأل فيها شيئاً إلا أعطاه».

قيل: لا تنافي بين الآية والحديث؛ فإن الآية اقتضت الفرق بين دعاء المختار ودعا الغضبان الذي لا يختار ما دعا به، والحديث دل على أنَّ الله سبحانه أوقاتاً لا يرُدُّ فيها داعياً، ولا يُسأل فيها شيئاً إلا أعطاه؛ فنهى الأمة أن يدعو أحدهم على نفسه أو أهله أو ماله، خشية أنْ يوافق تلك الساعة، فيُجَاب له<sup>(١)</sup>.

ولا ريب أن الدعاء بالشر كثيراً ما يُجاب، كالدعاء بالخير<sup>(٢)</sup>، والإنسان يدعو على غيره ظلماً وعدواناً [و] مع ذلك فقد يستجاب له، ولكن إجابة دعاء الخير من صفة الرحمة، وإجابة ضده من صفة الغضب، والرحمة تغلب الغضب.

والمقصود أنَّ الغضب مُؤثِّر في عدم انعقاد السبب في الجملة. ومن هذا قوله تعالى: ﴿وَيَدْعُ الْإِنْسَنُ بِالشَّرِّ دُعَاءً مِّنَ الْخَيْرِ وَكَانَ الْإِنْسَنُ عَجُولًا﴾ [الإسراء: ١١]، وهو الرجل يدعو على نفسه وأهله بالشر في حال الغضب.

(١) انظر: «جامع العلوم والحكم» (٢٧٦/١).

(٢) في الأصل: «كثيراً ما يُجاب الدعاء بالخير». ولعل الصواب ما أثبت.

## فصل

الوجه الثالث : قوله تعالى : « وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ، غَضِبَنَ أَسْفَاقَ الْأَوَّلَيْهِمْ بِشَمَائِلِهِمْ فِي مِنَ الْأَرْضِ مِنْ بَعْدِ حَلَقَتْهُمْ أَمَّا رَبِّكُمْ وَاللَّهُ أَلَوَاحَ وَأَخْذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَحْرُثَ إِلَيْهِ قَالَ أَبْنَ أُمَّ إِنَّ الْقَوْمَ أَسْتَصْعَفُونِي وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِي فَلَا تُشْمِتُ بِالْأَعْدَاءِ وَلَا تَجْعَلْنِي مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ » [الأعراف: ١٥٠].

ووجه الاستدلال بالآية أن موسى صلوات الله عليه لم يكن ليُلْقِي الْأَوَّلَاهَا كتبها الله تعالى ، فيها كلامه ، مِنْ على رأسه إلى الأرض ، فيكسرها = اختياراً منه لذلك ، ولا كان فيه مصلحة لبني إسرائيل ، ولذلك جَرَّهُ بِلْحِيَتِهِ وَرَأْسِهِ<sup>(١)</sup> ، وهو أخوه ، وإنما حمله على ذلك الغضب ، فَعَذَرَ اللَّهُ سَبِّحَانَهُ بِهِ ، ولم يَعْتَبْ عَلَيْهِ بِمَا فَعَلَ ؛ إِذْ كَانَ مَصْدِرُهُ الْغَضَبُ الْخَارِجُ عَنْ قَدْرَةِ الْعَبْدِ وَإِخْتِيَارِهِ ، فَالْمُتَوَلِّدُ عَنْهُ غَيْرُ مَنْسُوبٍ إِلَى إِخْتِيَارِهِ وَرِضَاَهُ بِهِ . يوضّحُه :

الوجه الرابع : وهو قوله : « وَلَمَّا سَكَنَ عَنْ مُوسَى الْغَضَبُ أَخَذَ الْأَلَوَاحَ » [الأعراف: ١٥٤].

فعَدَلَ سَبِّحَانَهُ عَنْ قَوْلِهِ : « سَكَنَ » إِلَى قَوْلِهِ : « سَكَنَ » ؛ تَنْزِيلًا للغضب متزلة السلطان الْأَمْرِ الناهي ، الذي يقول لصاحبه : افعل ، لا تفعل . فهو مستجيب لداعي الغضب الناطق فيه ، المتكلّم على لسانه ،

(١) كذا في الأصل . ولعل الصواب : ولذلك جَرَّ هارونَ بِلْحِيَتِهِ وَرَأْسِهِ .

فهو أولى بـأَنْ يُعذَرَ من المُكْرَهِ الذي لم يَتَسَلَّطْ عليه غَضَبُ يَأْمُرُهُ  
وينهاه، كما سيأتي تقريره بعد هذا إن شاء الله.

وإذا كان الغضب هو الناطق على لسانه، الامر الناهي له، لم يكن  
ما جَرَى على لسانه في هذه الحال منسوباً إلى اختياره ورضاه، فلا يتم  
من عليه أثره<sup>(١)</sup>.

الوجه الخامس: قوله تعالى: «وَإِمَّا يَنْزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ  
فَأَسْتَعِدُ بِاللَّهِ» [الأعراف: ٢٠٠] في ثلاثة مواضع من القرآن<sup>(٢)</sup>.

وما يتكلم به الغضبان في حال شدة غضبه، من طلاق أو شتم  
ونحوه، هو من نزغات الشيطان، فإنه يُلْجئُه إلى أن يقول ما لم يكن  
محتراراً لقوله، فإذا سُرِّيَ عنه عِلْمٌ أن ذلك مِنْ إلقاء الشيطان على  
لسانه، مِمَّا لم يكن بِرَضاهُ واختياره.

والغضب من الشيطان، وأثره منه، كما في الصحيح أنَّ رجلين  
استبَّا عند النبي ﷺ حتى احْمَرَ وَجْهُ أحدهما وانتفخت أوداجه، فقال  
النبي ﷺ: «إنِّي لأعلم كلاماً لو قالها لذهب عنه ما يجد: أَعُوذُ باللهِ مِنْ

(١) كذا في الأصل. ولعل «مَنْ» موصولة.

(٢) الموضع الأول في سورة الأعراف: [الآية: ٢٠٠]، والثاني في سورة فصلت  
[الآية: ٣٦]، والثالث قوله تعالى في سورة المؤمنون: «وَقُلْ رَبِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ  
هَمَزَتِ الشَّيْطَانُكَ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّي أَنْ يَحْضُرُونِي» [المؤمنون: ٩٧ - ٩٨].  
قال ابن كثير في فاتحة تفسيره (١/١٣٧): «فهذه ثلاثة آيات ليس لها  
رابعة في معناها».

الشيطان الرجيم»<sup>(١)</sup>.

وفي السنن أن النبي ﷺ قال: «إن الغضب من الشيطان، وإن الشيطان من النار، وإنما تُطفأُ النار بالماء، فإذا غضب أحدكم فليتوضاً»<sup>(٢)</sup>.

وإذا كان هذا السبب وأثره من إلقاء الشيطان، لم يكن من اختيار العبد؛ فلا يترتب عليه حكمه.

---

(١) أخرجه البخاري (٦٠٤٨)، ومسلم (٢٦١٠) من حديث سليمان بن صرد رضي الله عنه.

(٢) أخرجه أبو داود (٤٧٨٤)، وأحمد (٦١٨)، وابن أبي عاصم في «الأحاديث المثناني» (٤٦٤/٢)، وابن قانع في «معجم الصحابة» (٣٠٧/٢)، والطبراني في «الكبير» (١٦٧/١٧) وغيرهم من حديث عطية بن عروة رضي الله عنه بأسناد فيه ضعف.

وانظر: «المجر وحين» (٢٥/٢)، و«الميزان» (٣٩٥/٢)، و«التهذيب» (٤٠٨/٢)، و«السلسلة الضعيفة» (٥٨٢)، و«المداوي» (١٥٤/٥).

## فصل

فاما دلالة السنة فمن وجوه<sup>(١)</sup>:

أحدها: حديث عائشة المتقدم، وهو قوله: «الطلاق ولاعتاق في إغلاق».

وقد اختلفَ في الإغلاق<sup>(٢)</sup>، فقال أهل الحجاز: هو الإكراه،

(١) ذكر من وجوه دلالة السنة ثلاثة، وبقي رابع وهو: «الأعمال بالنية» الذي استدل به البخاري على عدم وقوع طلاق الغضبان كما تقدم نقل عبارته، وكلام ابن حجر في شرحها.  
وقد أشار إليه في الوجه التاسع الآتي.

ووجه خامس وهو: حديث ابن عباس مرفوعاً: «لaimين في غصب»، أخرجه ابن جرير والدارقطني كما حكيناه قبل.

ووجه سادس وهو: حديث «كل طلاق جائز إلا طلاق المعتوه والمغلوب على عقله» رواه الترمذى عن أبي هريرة مرفوعاً، وقال: غريب ضعيف. والمغلوب على عقله وإن فسر بالسكران، إلا أنه يتناول الغضبان أيضاً، بل هو أولى، كما ستره للمصنف موضحاً في الوجه الثاني من ترجمة: فصل وأما آثار الصحابة. (القاسمي).

(٢) انظر: «إعلام المبوقين» (٢/١٧٥ - ١٧٦)، و(٣/٥٢ - ٥٣)، و(٤/٥٠ - ٥١)، و«زاد المعاد» (٣/٥٦٦)، و(٥/٥٢١٤ - ٢١٥)، و«شفاء العليل» (١/٤١٠ - ٤٠٩)، و«مدارج السالكين» (١/٢٠٩)، و(٣/٣٠٧ - ٣٠٨)، و«الصواعق المرسلة» (٢/٥٦٣ - ٥٦٥)، و«روضة المحبين» (١٩٤ - ١٩٥) للمصنف.  
و«رفع الملام» (٢٠/٢٤٤ - مجموع الفتاوى)، و«إبطال التحليل» (٤١)، و«نصب الرایة» للزيلعي (٣/٢٢٣).

وقال أهل العراق: هو الغضب، وقالت طائفة: هو جَمْعُ الْثَلَاثِ بكلمة واحدة. حكى الأقوال الثلاثة صاحب كتاب «مطالع الأنوار»<sup>(١)</sup>.

وكان الذي فسره بجمع الثلاث أخذه من التغليق، وهو أن المطلق غلق طلاقه كما يغلق صاحب الدين ما عليه، وهو منْ غلق الباب، فكأنه أغلق على نفسه باب الرحمة بجمعه الثلاث، فلم يجعل له الشارع ذلك، ولم يُمْلِكْ إِيَاهُ، رحْمَةً بِهِ، إِنَّمَا مَلَكَهُ طلاقاً يَمْلِكُ فِيهِ الرَّجْعَةَ بعد الدخول، وَحَجَرَ عَلَيْهِ فِي وَقْتِهِ، وَوَضْعِهِ، وَقَدْرِهِ:

فلم يُمْلِكْ إِيَاهُ فِي وَقْتِ الْحِيْضُورِ، وَلَا فِي وَقْتِ طَهْرِ جَامِعِهَا فِيهِ،  
ولم يُمْلِكْهُ أَنْ يُبَيِّنَهَا بِغَيْرِ عِوْضٍ<sup>(٢)</sup> بعد الدخول، فيكون قد غَيَّرَ  
صَفَّةَ الْكَلَامِ، وَهَذَا عِنْدَ الْجَمَهُورِ، فَلَوْ قَالَ لَهَا: أَنْتَ طَالِقُ طَلْقَةَ لَا  
رَجْعَةَ لِي فِيهَا، أَوْ طَلْقَةَ بَائِنَةً = لِغِيَ ذَلِكَ، وَثَبَّتَ<sup>(٣)</sup> لِهِ الرَّجْعَةُ.

---

(١) (ق/ ٣٧٨ - نسخة دار الكتب).

وهو «مطالع الأنوار على صحاح الآثار في فتح ما استغلق من كتاب الموطأ ومسلم والبخاري» لأبي إسحاق إبراهيم بن يوسف بن قرقول، المتوفى سنة ٥٦٩. وضعه على منوال كتاب شيخه القاضي عياض: «مشارق الأنوار»، واستفاد منه كثيراً. وفي العلاقة بينهما خلافٌ.

انظر: «وفيات الأعيان» (١/٦٢)، و«سير أعلام النبلاء» (٥٢٠/٢٠)، و«الأجوبة المرضية» للسيحاوي (٧٥٩/٢)، ومقدمة تحقيق «تفسير غريب الموطأ» لابن حبيب (١١٠/١).

وانظر للنقطة «الإغلاق» - أيضاً - : «مشارق الأنوار» (١٣٤/٢).

(٢) كذا في الأصل. ولم يتبيّن لي وجه الكلمة. والسيّاق والمثالُ الآتي يأبّانها، ويُشيران إلى أن المراد: بغير رجعة.

(٣) كذا في الأصل. ولعل الصواب: «وثبّت».

وكذلك لم يُمْلِكُهُ جَمْعَ الْثَلَاثَ فِي مَرَةٍ وَاحِدَةٍ.

بل حجر عليه في هذا وهذا، وكان ذلك من حجّةٍ مَنْ لَمْ يُوقَعُ الطلاقُ الْمُحَرَّمُ، وَلَا الْثَلَاثُ بِكَلْمَةٍ وَاحِدَةٍ<sup>(١)</sup>، لأنَّ طلاقَ مَحْجُورٍ عَلَى صَاحِبِهِ شَرْعًا، وَحَجْرُ الشَّارِعِ يَمْنَعُ تُفُوزَ التَّصْرِيفِ وَصِحَّتِهِ، كَمَا يَمْنَعُ تُفُوزَ التَّصْرِيفِ فِي الْعُقُودِ الْمَالِيَّةِ.

فَهَذِهِ حُجَّةٌ مِنْ أَكْثَرِ مِنْ ثَلَاثَيْنِ حَجَّةً ذُكْرُوهَا عَلَى كَلَامِ وَقْوَعِ الطلاقِ الْمَحْجُورِ عَلَى الْمَطْلُقِ فِيهِ.

وَالْمَقْصُودُ هَا هَنَا أَنَّ هُؤُلَاءِ فَسَرُوا إِلَيْهِ الْإِغْلَاقَ بِجَمْعِ الْثَلَاثِ؛ لِكَوْنِهِ أَغْلَقَ عَلَى نَفْسِهِ بَابَ الرَّحْمَةِ الَّذِي لَمْ يُعْلَمْ لَهُ عَلَيْهِ إِلَّا فِي الْمَرَةِ الْثَالِثَةِ.

وَأَمَّا الْآخَرُونَ فَقَالُوا: إِلَيْهِ الْإِغْلَاقُ مَا خُوْذُ مِنْ إِغْلَاقِ الْبَابِ، وَهُوَ إِرْتَاجُهُ وَإِطْبَاقُهُ، فَالْأَمْرُ الْمُعْلَقُ ضِدَّ الْأَمْرِ الْمُفْرِجِ، وَالَّذِي أَغْلَقَ عَلَيْهِ الْأَمْرُ ضِدَّ الَّذِي فُرِجَ لَهُ وَفُتَحَ عَلَيْهِ، فَالْمُكْرَرُ<sup>(٢)</sup> الَّذِي أَكْرَهَ عَلَى أَمْرٍ إِنَّ لَمْ يَفْعَلْهُ وَإِلَّا حَصَلَ لَهُ مِنَ الضرَرِ مَا أَكْرَهَ إِلَيْهِ<sup>(٣)</sup> = قَدْ أَغْلَقَ عَلَيْهِ بَابَ الْقَصْدِ وَالْإِرَادَةِ لِمَا أَكْرَهَ عَلَيْهِ، فَإِلَيْهِ الْإِغْلَاقُ فِي حَقِّهِ بِمَعْنَى إِغْلَاقِ أَبْوَابِ

(١) يرى الواقف على كتاب «زاد المعاد» [٥/٤١ - ٢٧١]، و«إنذارة الهايفان» الكبري [١١/٤٠٦ - ٤٦٩]، و«إعلام الموقعين» [٣٠/٣٧ - ٤٨، ٤٩/٤٤٩] أدلة ذلك وحججها سابقة الذيل، واسعة الأطراف، فمن أراد التوسيع فعلية بمراجعتها، وكلها للإمام المؤلف، مطبوعة بحمده تعالى، متداولة. (القاسمي).

وانظر: «التقريب لعلوم ابن القيم» (٣٢٠).

(٢) مبتدأ خبره «قد أغلق عليه» الخ. (القاسمي).

(٣) كذا في الأصل. وفي المطبوعة: «عليه».

القصد والإرادة له، فلم يكن قلبه منفتحاً لإرادة القول والفعل الذي أكْرَه عليه، ولا لاختيارهما، فليس مُطلقاً<sup>(١)</sup> الإرادة والاختيار، بحيث إن شاء طَلَقَ وإن شاء لم يُطَلِّقْ، وإن شاء تكلَّم وإن شاء لم يتكلَّم، بل أُغْلِقَ عليه بابُ الإرادة إلا لِلَّذِي قد أكْرَهَ عليه.

ولهذا قال النبي ﷺ: «لا يقل أحدكم: اللهم اغفر لي إن شئت، اللهم ارحمني إن شئت، ولكن ليَعْزِمُ المسألة؛ فإن الله لا مُكْرِه له»<sup>(٢)</sup>.

فبَيْنَ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّ اللَّهَ لَا يَفْعُلُ إِلَّا إِذَا شَاءَ، بِخَلْفِ الْمَكْرَهِ الَّذِي يَفْعُلُ مَا لَا يُشَاءُهُ، فَإِنَّهُ لَا يُقَالُ: يَفْعُلُ مَا يُشَاءُ، إِلَّا إِذَا كَانَ مُطْلَقَ الدَّوَاعِيِّ، وَهُوَ الْمُخْتَارُ، فَأَمَّا مِنْ أَلْزَمَ بِفَعْلٍ مُعِينٍ، فَلَا.

ولهذا يُقَالُ: الْمَكْرَهُ غَيْرُ مُخْتَارٍ. وَيُجْعَلُ قَسِيمُ الْمُخْتَارِ، لَا قِسْمًا مِنْهُ. وَمَنْ سَمَّاهُ مُخْتَاراً فَإِنَّهُ يَعْنِي أَنَّ لَهُ إِرَادَةً وَالْخَيْرَ بِالْقَصْدِ الثَّانِيِّ، فَإِنَّهُ يُرِيدُ الْخَلَاصَ مِنَ الشَّرِّ، وَلَا خَلَاصَ لَهُ إِلَّا بِفَعْلٍ مَا أَكْرَهَ عَلَيْهِ، فَصَارَ مُرِيداً لَهُ بِالْقَصْدِ الثَّانِي لَا بِالْقَصْدِ الْأَوَّلِ.

والغُضْبَانُ الَّذِي يَمْنَعُهُ الغُضْبُ مِنْ مَعْرِفَةِ مَا يَقُولُ وَقَصْدِهِ، فَهَذَا مِنْ أَعْظَمِ الْإِغْلَاقِ، وَهُوَ فِي هَذَا الْحَالِ بِمَنْزِلَةِ الْمُبَرْسَمِ وَالْمَجْنُونِ وَالسَّكْرَانِ، بَلْ أَسْوَءُ حَالاً مِنَ السَّكْرَانِ؛ لَأَنَّ السَّكْرَانَ لَا يُقْتَلُ نَفْسَهُ، وَلَا يُلْقَى وَلَدَهُ مِنْ عُلُوِّهِ، وَالغُضْبَانُ يَفْعُلُ ذَلِكَ، وَهَذَا لَا يَتَوَجَّهُ فِيهِ نِزَاعٌ أَنَّهُ لَا يَقْعُدُ طَلاقَهُ، وَالْحَدِيثُ يَتَنَاهُ عَنْ هَذَا الْقَسْمِ قَطْعاً.

(١) خبر «ليس». (القاسمي).

(٢) رواه البخاري [٥٩٨٠] عن أبي هريرة. (القاسمي).

وحيثئذٍ، فنقول: الغضبُ ثلاثة أقسام<sup>(١)</sup>:

أحدها: أن يحصل للإنسان مبادئه وأوائله، بحيث لا يتغير عليه عقله، ولا ذهنه، ويعلم ما يقول ويقصده، فهذا لا إشكال في وقوع طلاقه، وعتقه، وصحة عقوده، ولا سيما إذا وقع منه ذلك بعد تردد فكريه.

القسم الثاني: أن يبلغ به الغضب نهايته، بحيث يغلق عليه باب العلم والإرادة، فلا يعلم ما يقول ولا يريد، فهذا لا يتوجه خلاف في عدم وقوع طلاقه، كما تقدم.

والغضبُ غُولُ العقل<sup>(٢)</sup>، فإذا اغتال الغضبُ عقله حتى لم يعلم ما يقول، فلا ريب أنه لا ينفذ شيء من أقواله في هذه الحالة، فإن أقوال

(١) بهذا التقسيم يرد على ابن المرابط حيث قال: «الإغلاق حرج النفس، ولننس كل من وقع له فارق عقله، ولو جاز عدم وقوع طلاق الغضبان لكن لكل أحد أن يقول فيما جناه: كنت غضبانا». نقله الحافظ في «فتح الباري» [٣٠١/٩].

ووجه الرد أن الغضب ليس على إطلاقه كما فهمه، والمرء يدين في ذلك، كما حققه المؤلف في الوجه الحادي عشر، والرابع عشر، وموضع آخر. (القاسمي).

وأصل هذا التقسيم لشيخ الإسلام ابن تيمية. انظر: «إعلام الموقعين» (٤/٥٠)، و«زاد المعاد» (٥/٢١٥).

(٢) انظر: «إعلام الموقعين» (٢/١٧٥)، و(٣/٥٣)، و«أقسام القرآن» (٢٦٥). قال ابن السكيت في «إصلاح المنطق» (١٢٤، ٢٧٢): «والغُول: ما اغتال الإنسان وأهله، يقال: الغضب غول الحلم». وانظر: «مجمع الأمثال» (٢/٦١)، و«المستقصى» (١/٣٣٧).

المكلف إنما تَنْفُذُ مع علم القائل بصدورها منه، ومعناها، وإرادته للتكلم بها.

فالأول يُخْرِجُ النائم، والمجنون، والمُبَرْسَم، والسكران، وهذا الغضبان.

والثاني: يُخْرِجُ من تكلم باللفظ وهو لا يعلم معناه أبنته، فإنه لا يلزم مقتضاه.

والثالث: يُخْرِجُ من تكلم به مُكْرَهًا، وإن كان عالِمًا بمعناه.

القسم الثالث: من تَوَسَّطَ في الغضب بين المرتبتين، فتعدى مبادئه، ولم يَتَنَاهُ إلى آخره بحيث صار كالمحنون، فهذا مَوْضِعُ الخلاف، ومَحْلُ النظر.

والأدلة الشرعية تدل على عدم نُفُوذ طلاقه، وعتقه، وعقوده التي يُعْتَبَر فيها الاختيار والرضا، وهو فرعٌ من الإغلاق، كما فسّره به الأئمة، وقد ذكرنا دلالة الكتاب على ذلك من وجوهه.

وأما دلالة السنة، فَمِنْ وجوه:

أحدها: حديث عائشة، وقد تقدّم ذِكْرُ وجه دلالته<sup>(۱)</sup>.

الثاني: ما رواه أحمد والحاكم في مستدركه من حديث عمران بن حصين قال: قال رسول الله ﷺ: «لا نَذْرٌ في غضب، وكفارتُه كفارة

---

(۱) (ص: ۱۹-۲۱).

يمين»<sup>(١)</sup>، وهو حديث صحيح، وله طرق.

ووجه الاستدلال به: أنه يكفي الغي وجوب الوفاء بالنذر إذا كان في حال الغضب، مع أن الله سبحانه وتعالى أثني على المؤمنين بالنذور، وأمر النبي ﷺ الناذر لطاعة الله بالوفاء بنذرها، وقال: «من نذر أن يطيع الله فليطعه، ومن نذر أن يعصيه فلا يعصيه»<sup>(٢)</sup>.

فإذا كان النذر الذي أثني الله على من أوفى به، وأمر رسوله بالوفاء بما كان منه طاعة = قد أثر الغضب في انعقاده، ليكون الغضبان لم

---

(١) رواه النسائي [٣٨٥٥] عن عمران، ورواه الإمام أحمد [٦/٢٤٧]، وأهل السنن عن عائشة بلفظ: «لا نذر في معصية» الخ. (القاسمي).  
قلت: وفي حديث عمران اضطراب في إسناده ومتنه، على ضعف شديد في أحد رواته.

انظر: «علل ابن أبي حاتم» (١/٤٤٠)، و«الكامل» لابن عدي (٦/٢٠٣)، و«تهذيب سنن أبي داود» للمصنف (٩/٨٣)، و«إرواء الغليل» (٨/٢١١ - ٢١٣).

وحديث عائشة، قال الترمذى: «هذا الحديث لا يصح، لأن الزهرى لم يسمع هذا الحديث من أبي سلمة». وأعله جماعة من الحفاظ.

انظر: «العلل الكبير» للترمذى (٢٥٠)، و«العلل» للدارقطنى (٥/٥)، و«سنن أبي داود» (٤/٩٤ - ٩٢)، و«فتح الباري» (١١/٥٨٧)، و«التلخيص» (٤/١٧٥)، و«مسند الطيالسي» (٣/٨٧ - ٨٩ ط هجر).  
(٢) رواه الإمام أحمد [٦/٣٦]، والبخارى [٦٣١٨]، وأهل السنن عن عائشة. (القاسمي).

يقصده، وإنما حَمَلَه على إِتِيَانِه<sup>(١)</sup> الغضب = فالطلاق بطريق الأولى والأخرى.

فإن قيل: فكيف رُتب عليه كفاراة اليمين؟

قيل: ترَبُّ الكفارة عليه لا يدلُّ على ترَبُّ مُوجَبه ومقتضاه عليه، والكفارة لا تستلزم التكليف، ولهذا تجب في مال الصبي والمجنون إذا قتلا صيداً أو غيره، وتجب على قاتل الصيد ناسياً أو مخطئاً، وتجب على من وطئ في نهار رمضان ناسياً - عند الأكثرين -، فلا يلزم من ترَبُّ الكفارة اعتبار كلام الغضبان.

وهذا هو الذي يسميه الشافعي: «نذر الغلق»، ومنصوصه: عدم وجوب الوفاء به إذا حلف به، بل يُخَيِّر بينه وبين الكفارة. وحُكْمِي له قول آخر بِتَعْيِينِ الكفارة عيناً، وقول آخر بتعين الوفاء به إذا حنت، كما يلزمـهـ الطلاقـ والعـتـاقـ<sup>(٢)</sup>، وهذا قول مالك<sup>(٣)</sup>، وأشهر الروايتين عن أبي حنيفة<sup>(٤)</sup>.

الثالث: ما ثبت في الصحيح عنه بِإِنْسَانٍ أَنَّهُ قَالَ أنه قال: «لا يقضى القاضي بين اثنين وهو غضبان»<sup>(٥)</sup>، ولو لا أن الغضب يؤثُّ في قصدـهـ وعلـمهـ لـمـ

(١) في الأصل: «بيان». ولعل الصواب ما أثبت.

(٢) انظر: «الأم» (٣/٦٥٨ - ٦٥٩)، و«المجموع» (٨/٤٤٥).

(٣) انظر: «المتنقى» للباجي (٣/٢٢٩).

(٤) انظر: «الجامع الكبير» لمحمد بن الحسن (٨٣ - ٨٢)، و«فتح القدير» (٥٢٦/٥).

(٥) قال الحافظ ابن حجر في «تلخيص العبير» [٤/١٨٩]: «متفق عليه من =

يُنهَى عن الحكم حال الغضب.

وقد اختلف الفقهاء في صحة حكم الحاكم في حال غضبه على ثلاثة أقوال سنذكرها بعْد إن شاء الله.

---

«حديث أبي بكرة». (القاسمي).

آخرجه البخاري (٦٧٣٩)، ومسلم (١٧١٧).

\* تنبية: كذا وردت تسمية كتاب ابن حجر، وهو خطأ شائع، وصوابه: «التلخيص الحبير».

## فصل

وأما آثار الصحابة، فمن وجوه:

أحدها: ما ذكره البخاري في صحيحه عن ابن عباس أنه قال:  
«الطلاق عن وَطَرِ، والعتقُ ما يُبَتَّغَنَى بِهِ وَجْهَ اللَّهِ»<sup>(١)</sup>.

فَحَصَرَ الطلاقَ فِيمَا كَانَ عَنْ وَطَرِ، وَهُوَ الْغَرْضُ الْمَقصُودُ،  
وَالْغَضِيبُ لَا وَطَرَ لَهُ.

وهذا في الطلاق عن ابن عباس نظير قوله وقول أصحابه: لغو  
اليمين أن تحلف وأنت غضيبان<sup>(٢)</sup>.

---

(١) قال الحافظ ابن حجر في «الفتح» [٣٩٣/٩]: «أي أنه لا ينبغي للرجل أن يطلق امرأته إلا عند الحاجة، كالشوز، بخلاف العتق، فإنه مطلوب دائماً والوطر - بفتحتين -: الحاجة: قال أهل اللغة: ولا يُبَتَّغَنَى منها فعل». وقال المؤلف في «إعلام الموقعين» [٥٣/٣]: «معنى قول ابن عباس: إنما الطلاق عن وطر» أي: عن غرضٍ من المطلوب في وقوعه.  
(قال:) وهذا من كمال فقهه رضي الله عنه، وإجابة دعاء الرسول له: إذ الألفاظ إنما يتربّ عليها موجباتها لقصد اللافظ بها، ولهذا لم يؤاخذنا الله باللغو في أيماننا...، وكذلك لا يؤاخذ الله باللغو في أيمان الطلاق، كقول الحالف في عرض كلامه: على الطلاق لا أفعل، والطلاق يلزمني لا أفعل، من غير قصد لعقد اليمين.

بل إذا كان اسم الرب جل جلاله لا ينعقد به يمين اللغو، فييمين الطلاق أولى ألا ينعقد، ولا يكون أعظم حرمة من الحلف بالله، وهذا أحد القولين في مذهب أحمد، وهو الصواب». (القاسمي).

(٢) تقدم تخریج قول ابن عباس وطاووس (ص: ٨).

الوجه الثاني: أن الزهريَّ روى عن أبيان بن عثمان عن عثمان أنه رد طلاق السكران<sup>(١)</sup>، ولا يُعرف له مخالفٌ من الصحابة<sup>(٢)</sup>.

وهذا القول هو الصحيح، وهو الذي رجع إليه الإمام أحمد أخيراً<sup>(٣)</sup>. قال في رواية أبي طالب: والذي لا يأمر فيه بالطلاق فإنما أتى خصلة واحدة، والذي يأمر بالطلاق قد أتى خصلتين: حرَّمها

(١) أخرجه سعيد بن منصور (١/٣١٠)، وابن أبي شيبة (٥/٣٠)، والبيهقي في «الكبري» (٧/٣٥٩) وغيرهم.

وفي سمع الزهريَّ من أبيان خلافٌ عند أهل الحديث، وذكر الإمام أبي حاتم الرازي - رحمه الله تعالى - الاتفاق على عدم السماع، كأنه يزيد به اتفاقه هو وأبو زرعة الرازي وأصحابهما، فحسب، كما يستفاد من كلامه في موضع آخر.

وإلا فقد ذهب إلى إثبات السمع جماعة، منهم: الذهلي، ودحيم، وأبو زرعة الدمشقي، وانتصر له الأخير انتصاراً بالغاً.

انظر: «المراسيل» (١٩٢ - ١٨٩)، و«الجرح والتعديل» (٨/٧١)، و«تاریخ أبي زرعة الدمشقي» (١/٥٠٨ - ٥٠٩).

ودلائلُ السمع وغمده متعارضة، وتحرير ذلك له مقام آخر. لكنَّ التحقيق أنَّ هذا الأثر ليس من رواية الزهريَّ عن أبيان مباشرةً، وإنَّ أوهم ذلك بعضُ الرواة باختصاره لقصة الأثر، وإنما هو من رواية الزهريَّ عن عمر بن عبد العزيز عن أبيان، كما هو ظاهرٌ جدًا من سياق القصة.

وهذا إسنادٌ متصلٌ صحيحٌ باتفاق.

(٢) انظر: «الإشراف» لابن المندز (٤/١٩١).

(٣) بعد قوله بالوقوع، كمَا تفيده رواية الميموني، ثم توقفه، كما في «مسائل ابن هانئ» (١/٢٣٠)، و«مسائل أبي داود» (١٧٣)، و«مسائل صالح» (٢٠ - ١٤٧، ١٤٨). وانظر: «الروایتين والوجهين» للقاضي (٢/١٥٦ - ١٥٨).

عليه، وأحلّها لغيره؛ فهذا خيرٌ من هذا. وأنا أنتي جميها<sup>(١)</sup>.

وقال في رواية عبد الملك الميموني: قد كنتُ أقول إن طلاق السكران يجوز، حتى تبيّنته، فغلبَ عليَّ أنه لا يجوز طلاقه؛ لأنه لو أقرَّ لم يلزِمهُ، ولو باع لم يجُزْ بيعُه. قال: وألْزَمُه الجنابة، وما كان مِنْ غير ذلك فلا يلزِمهُ.

قال أبو بكر<sup>(٢)</sup>: وبهذا أقول.

وقال في رواية أبي الحارث: أرفعُ شيءٍ فيه<sup>(٣)</sup>: حديثُ الزهرى عن<sup>(٤)</sup> أبان بن عثمان عن عثمان: «ليس لمجنونٍ ولا سكران طلاق».

وهو اختيار الطحاوى<sup>(٥)</sup>، وأبى الحسن الكرخي<sup>(٦)</sup>، وإمام الحرمين<sup>(٧)</sup>، وشيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٨)</sup>، وأحد قولى الشافعى<sup>(٩)</sup>.

(١) في الأصل: جميماً. ولعل الصواب ما أثبته من «إعلام الموقعين».

(٢) عبد العزيز بن جعفر، في كتابته: «الزاد»، و«الشافي». انظر: «إعلام الموقعين» (٤٨/٤)، و«زاد المعاد» (٥/٤٨)، (٢١٠ - ٢١١).

(٣) في الأصل: في. وهو خطأ.

(٤) في الأصل: بن. وهو تحريف.

(٥) انظر: مختصر «اختلاف العلماء للطحاوى» للجصاص (٤٣١/٢).

(٦) انظر: «المبسوط» (٦/١٧٦)، و«فتح القدير» (٣/٤٨٩).

(٧) انظر: «البرهان» (١/١٠٥ - ١٠٦)، و«التلخيص» (١/١٣٥ - ١٣٨) له، و«البحر المحيط» (١/٣٥٣ - ٣٥٤).

(٨) انظر: «مجموع الفتاوى» (١٠/٤٤٢، ١٤/١١٦ - ١١٧، ٣٣/١٠٢ - ١٠٩)، و«الاختيارات» للبعلي (٣٦٥).

(٩) انظر: «الأم» (٦/٤٧٧، ٤٧٧، ٥٥٨، ٦٤١ - ٦٤٢، ٦٤٩، ٦٥١، ٦٨٣، ٦٩٥، ٧٢١)، و«مختصر المزنى» (١٩٤)، و«الوسط» للغزالى (٥/٣٩٠).

وإذا كان هؤلاء لا يُوقِّعون طلاق السكران، لأنَّه غير قاصِدٌ للطلاق؛ فمعلوم أنَّ الغضبان كثيراً ما يكون أسوأ حالاً من السكران.

والسُّكُرُ نوعان: سُكُرٌ طَرَبٌ، وسُكُرٌ غَضَبٌ، وقد يكون هذا أشدَّ وقد يكون الآخر أشدَّ، فإذا اشتدَّ به الغضبُ حتى صار كالسكران كان أولى بعدم وقوع الطلاق منه؛ لأنَّه يُعْذَرُ مالاً يُعْذَرُ السكران، ويبلغُ به الغضبُ أشدَّ ما يبلغُ به السُّكُرُ، كما يُشَاهَدُ مِنْ حال السكران والغضبان.

---

قال القاسمي: قال الحافظ ابن حجر في «فتح الباري» [٣٠٣/٩]: «وذهب إلى عدم وقوع طلاق السكران أيضاً - كعثمان - أبو الشعثاء، وعطاء، وطاووس، وعكرمة، والقاسم، وعمر بن عبد العزيز، ذكره ابن أبي شيبة عنهم بأسانيد صحيحة، وبه قال ربيعة، واللith، وإسحاق، والمزنني، واختاره الطحاوي».

## فصل

وأما الاعتبار وأصول الشريعة، فمن وجوه:

الأول: أنَّ المؤاخذة إنما ترتكب على الأقوال، لكونها أدلةً على ما في القلب من كسبه وإرادته، كما قال تعالى: «لَا يُؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَا كُنْ يُؤَاخِذُكُمْ بِمَا كَسَبْتُمْ قُوَّيْكُمْ» [البقرة: ٢٢٥]، فجعل سبب المؤاخذة كسبَ القلب، وكسبُه هو إرادته وقصدُه. ومنْ جرى على لسانه الكلامُ منْ غير قصدٍ و اختيارٍ، بل لشدة غضبٍ و سُكُرٍ أو غير ذلك، لم يكن من كسبِ قلبه.

ولهذا لم يؤخذ الله سبحانه الذي اشتَدَ فرُحُه بوجود راحلته بعد الإياس منها، فلما وَجَدَها أخطأً من شدة الفرح، وقال: اللهم أنت عبدي وأنا ربك<sup>(١)</sup>، فجرى هذا اللفظُ على لسانه من غير قصدٍ، فلم يؤخذ به، كما يجري الغلطُ في القرآن على لسان القارئ.

لكن، قد يقال: هذا قَصَدُ الصواب فأخطأ، فلم يُؤاخذْ؛ إذْ كان قَصَدُ ضد ما تكلَّمَ به، بخلاف الغضبان إذا طَلقَ، فإنه قاصِدٌ للطلاق.

---

(١) إشارة إلى الحديث الذي رواه مسلم [٢٧٤٦] عن أنس قال: قال رسول الله ﷺ: «الله أشدُّ فرحاً بتوبة عبده حين يتوب إليه من أحدكم كانت راحلته بأرض فلاة، فانفلت منه وعليها طعامه وشرابه، فليس منها، فأتى شجرة فاضطجع في ظلها، قد أيس من راحلته، في بينما هو كذلك إذ هو بها قائمة عنده، فأخذ بخطامها، ثم قال من شدة الفرح: اللهم أنت عبدي وأنا ربك. أخطأ من شدة الفرح». (القاسمي).

قيل: لا كلام في الغضبان العالِم بما يقول، القاصِد المختار لحُكْمِه دفعاً لمكروره البقاء مع الزوجة، وإنما الكلام في الذي اشتد غضبه حتى أجاَه الشيطان إلى التكلُّم بما لم يكن مختاراً للتكلُّم به، كما يُلْجِئه إلى فعل مالم يكن لو لا الغضب يفعله. يوضِّحه:

الوجه الثاني: وهو أنَّ الإرادة فيه هو محمولٌ عليها، مُلْجأً إليها، كالْمُكَرَّه، بل المُكَرَّه أحسن حالاً منه؛ فإن له قصداً وإرادة حقيقةً، لكنْ هو محمولٌ عليه، وهذا ليس له قصدٌ في الحقيقة، فإذا لم يقع طلاق المكرَّه فطلاقُ هذا أولى بعدم الواقع. يوضِّحه:

الوجه الثالث: وهو أنَّ الأمر الحامل للْمُكَرَّه على التكلُّم بالطلاق يُشَبِّهُ الحامل للغضبان على التكلُّم به؛ فإن المتكلِّم مُكَرَّهَا إنما يقصد الاستراحة من توقع ما أكْرِه به إن لم يُباشرْه به، أو من حصوله إن كان قد باشره شيءٌ منه<sup>(١)</sup>، فيتكلُّم بالطلاق قاصداً لراحته مِنَ الْأَلْمِ ما أكْرِه به.

وهكذا الغضبان، فإنه إذا اشتد به الغضب يَأْلُمُ بِحَمْلِه، فيقول ما يقول، ويفعل ما يفعل، ليدفع عن نفسه حرارة الغضب، فيستريح بذلك، وكذلك ياطم وجهه، ويصبح صياحاً قوياً، ويشق ثيابه، ويُلْقِي ما في يده؛ دفعاً لألم الغضب، وإلقاء لِحَمْلِه عنه، وكذلك يدعوه على نفسه وأحباب الناس إليه، فهو يتكلُّم بصيغة الطلب والاستدعاء والدعاء وهو غير طالب لذلك في الحقيقة، فكذلك يتكلُّم بصيغة الإنشاء وهو

(١) في الأصل: «إن كان قد شبه شيء منه»، وفي المطبوعة: «إن كان قد باشره شيء». ولعل الأقرب ما أثبت، والله أعلم.

غير قاصِدٍ لمعناها.

ولهذا يأمر الملوكُ وغيرُهم عند الغضب بأمرٍ يَعْلَمُ خواصُّهم أنَّهم تكلموا بها دفعاً لحرارة الغضب، وأنَّهم لا يريدون مقتضاها، فلا يَمْتَشِّلُونَ خواصُّهم، بل يُؤخرونَه، فَيَحْمَدُونَهُمْ على ذلك إذا سكن غضبهم.

وكذلك الرجل وقت شدة الغضب يقومُ ليُطِّيش بولده أو صديقه، فيَحُولُ غيره بينه وبين ذلك، فَيَحْمَدُهُمْ بعد ذلك، كما يَحْمَدُ السكران والمحمومون نحوهما منْ يَحُولُ بينه وبين ما يَهُمُ بفعله في تلك الحالة.

الوجه الرابع: أن العاقل لا يستدعي الغضب ولا يريده، بل هو أكرهُ شيءٍ إليه، وهو كما قال النبي ﷺ: «جَمْرَةٌ في قلب ابن آدم، أَمَّا رأيتُم من أحمرارٍ عَيْنَيْهِ وانتفاخٍ أو داجه؟!»<sup>(١)</sup>.

والعقلُ لا يقصد إلقاء الجمرة في قلبه، فهو ناشيءٌ فيه بغير اختياره، وإذا كان هو السبب الحامل على التكلُّم بالطلاق وغيره، لم يكن ذلك أيضاً مضافاً إلى اختياره وإرادته، وهذا كما أن إرادة السبب إرادة للمسبب، فكراهةُ السبب وبغضه كراهةُ للمسبب، يوضّحه:

---

(١) رواه الإمام أحمد [٤/٥١ - ٥٢]، والترمذى [٢١٩١] أنه عليه الصلاة والسلام قال في خطبته: «ألا إن الغضب جمرة... الخ. (القاسمي).

قال الترمذى: «هذا حديث حسن صحيح».

وحسنه ابن حجر في «الأمالي المطلقة» (١٧٠).

وانظر: «المجروجين» لابن حبان (٢/١٠٤)، و«الأمثال» لأبي الشيخ الأصبهانى (٢٨٣).

**الوجه الخامس:** وهو أنك تقول للغضبان إذا اشتد غضبه، فَعَلَ مالم يكن يفعله، أو تكلم ما لم يكن يتكلّم به قبل الغضب: هل أردت ذلك أو قصدته؟ فيحلف أنه ما أراده ولا قصده، ولا كان له باختيار، ويحلف أنه وقع بغير اختيار. ولا تنكر هذا، فإنك تَجِدُه من نفسك.

**وتحقيق الأمر:** أن له فيه إرادة هو محمولٌ عليها، حَمَلَهُ عليها الغضب، فهي كإرادة المكره، بل المكره أَدْخَلَ في الإرادة كما تقدم، وهذا يدل على أن الغضبان أولى بعدم الوقع من المكره. يوضحه:

**الوجه السادس:** وهو أن الخوف في قلب المكره كالغضب في قلب الغضبان، لكن المكره مقهورٌ بغيره من خارج، والغضبان مقهورٌ بغضبه الداخل فيه، وقهْر الإكراه يُبْطِلُ حكم الأقوال التي أُكْرِهَ عليها ويجعلها بمنزلة كلام النائم والمجنون، دون حكم الأفعال، فإنه يُقتل إذا قُتِلَ، ويَسْمَنُ إذا أُتْلَفَ = فكذلك قَهْرُ الغضب يُبْطِلُ حكم أقوال الغضبان دون أفعاله، حتى لو قُتِلَ في هذه الحالة أو أُتْلَفَ شيئاً ضَمِّنه.

هذا كُلُّهُ في الغضبان الذي يَكْرَهُ ما قاله حقيقةً، فأما من هو مُرِيدٌ له، على تقدير عدم غضبه لاقتضاء سبب ذلك<sup>(١)</sup>؛ فليس من هذا الباب، كمن زَنَتْ أمرأته فغضب فطلقها لأنَّه لا يَرَى المُقام مع زانية، فلم يَقْصِدْ بالطلاق إطفاء نار الغضب، بل التخلُّصَ من المُقام مع زانية، فهذا يقع طلاقه.

---

(١) كذا بالأصل، وفي المطبوعة: «السبب ذلك».

فتتأملُ هذا الفرق؛ فإنه حرفُ المسألةِ ونكتتها، وهذا بخلاف مَنْ خاصَّمْتَهُ امرأته وهو يعلم من نفسه إرادة المُقام معها على الخصومة وسوءِ الْخُلُقِ، ولكنْ حَمَلَهُ الغضبُ على أَنْ شَفِيَ نَفْسَهُ بالتكلُّم بالطلاق، وكسرَالها<sup>(١)</sup> وإطفاءَ نار غضبه. يوضّحه:

الوجه السابع: وهو أن الغضبان يفعل أموراً مِنْ شَقّ الشياب، وإتلاف المال، وغير ذلك، مِمَّا لو أَكْرَهَ به حتى يتكلم بالطلاق لم ينفَذ طلاقه، ولَغَتْ أقواله، فإذا فعل هو هذه الأمور عُلِمَ أن الذي أَجَاهَ إليها أَعْظَمُ من الإكراه؛ فإن المكره لو أَكْرَهَ بها لم يفعُلها، وهذا قد فعلها، فَعُلِمَ أن المقتضي لفعلها فيه أولى من اقتضاء الإكراه لفعلها، والمكره لو فُعلَ به ذلك كان مكرهاً، فالغضبان كذلك، وهذا واضحٌ جدًا.

فإن قيل: المكره إذا تكلَّمَ بما أَكْرَهَ عليه دَفَعَ عنه الضرر، والغضبان لا يدفعُ عنه بهذا القول ضررًا، فليس كالمكره.

قيل: لا ريب أنهما يفترقان في هذا الوجه، ولكنْ لا يُوجَبُ ذلك أن يكون الغضبان مختاراً مريداً لما قاله أو فعله، بل [هو] أَكْرَهُ شيءٍ إليه. وهذا أمرٌ لا يمكن دفعه.

فإن قيل: فما الحالُ له على فعل ما يكرهه ويؤديه، مِنْ غير أن يتوصَّل به إلى ما هو أَحَبُّ إليه منه؟

قيل: لما كان الغضبُ عدوًّا للعقل<sup>(٢)</sup>، وهو له كالذئب للشاة،

---

(١) كذا بالأصل، ولعل الأصوب بحذف الواو.

(٢) كذا بالأصل، وربما كانت: غول العقل. كما مرّ.

قلما يتمكن منه إلا اغتال عقله = فقصد إزالة الغضب وإطفاء ناره، وهذا مقصود صحيح في نفسه، لكن لما غاب عنه عقله قصد إزالة ذلك - مما فيه ضرر عليه - ليخفف عن نفسه ما هو فيه من البلاء، ولو لا ذلك لم يفعل مالا يفعله في الرضا، ولا تكلم بما لم يكن يتكلم به، فهو قصد أن يستريح ويستكן ويبرد غضبه بتلك الأقوال والأفعال، وإن لم يدفع ذلك عنه جملته<sup>(١)</sup> تلك الشدة فإنها تخفف وتُضيّع.

فاقتضت رحمة الشارع به أن الغى أقواله في هذه الحال؛ إذ يمكن<sup>(٢)</sup> أن لا يتربأ عليها أثراها، وتكون كأقوال المبرسم، والمجنون الهاجر<sup>(٣)</sup>، ونحوهما، وأما الأفعال فلا يمكن إلغاء أثراها؛ فترتب عليه موجب فعله.

فإن قيل: فيلزمكم على هذا أنه لو حلف في هذه الحال أن لا تنعقد يمينه.

قيل: قد قال بذلك جماعة من السلف والخلف، واختاره من لا يرتاب في إمامته وجلالته، وكان يقرن بالأئمة الكبار: إسماعيل بن إسحاق القاضي<sup>(٤)</sup>.

فإن قيل: لكن المنقول عن الصحابة وجمهور التابعين والأئمة

(١) كذا في الأصل. ولعلها: بجملته.

(٢) في الأصل: ان تمكنا. ولعل الصواب ما أثبت. وانظر ما يأتي (ص: ٤١).

(٣) أي: المتكلم بالهجر - بالضم - وهو القبيح من الكلام. (القاسمي).

(٤) انظر ما تقدم (ص: ٩).

الأربعة اعتبار نذر اللّجاج والغضب، وإن تنازعوا في مُوجَبِه، فأوجب  
مالك وأهل العراق الوفاء به كنذر التبرير، وخَيْرُ الليث بن سعد  
والشافعي وأحمد بن حنبل بين فعله وبين كفارة اليمين، ولم يقل أحدٌ  
منهم: إنه لا ينعقد، وإنه لغو<sup>(١)</sup>. وقد ذكر الله تعالى الكفاررة في  
الأيمان كلّها ولم يحصل<sup>(٢)</sup> منها يمين الغضب دون يمين الرضا.

قيل: نعم، هذا حقٌّ، ولكن اليمين لما قَصَد صاحبُها الحضُّ أو  
المَنْعَ كانت الكفاررة رافعةً لما حصل بها من الضرر، بخلاف الطلاق  
والعتاق فإنهما إتلافٌ مَحْضٌ لِمُلْكِ الْبُضْعِ والرَّقَبَةِ، ولا كفاررة فيهما،  
فالضررُ الحاصل بوقوعهما لا يندفعُ بكفاررة ولا غيرها، وكما أنه يُفَرَّقُ  
في الإكراه بين نوع ونوع، فالإكراه يُبيحُ الأقوال عندنا وعند الجمهور،  
وكلُّ قولٍ أَكْرِهَ عَلَيْهِ بَغْيَرِ حَقٍّ فَإِنَّهُ باطلٌ، وأبو حنيفة يُفَرِّقُ بين نوعٍ  
ونوع<sup>(٣)</sup>.

والإكراه على الأفعال ثلاثة أنواع<sup>(٤)</sup>:

نوع لا يُباح بالإكراه، كقتل المعصوم، وإتلاف أطرافه.  
نوع يُبيحه الإكراه بشرط الضمان، لإتلاف مال المعصوم.

(١) انظر ما تقدم (ص: ٢٢ - ٣٢).

(٢) أي يُميّز، ومنه آية ﴿وَحُصِّلَ مَا فِي الصُّورِ﴾ [العاديات: ١٠]. (ق).

(٣) انظر: كتاب الإكراه من «المبسوط» (٢٤/٣٨ - ١٥٦)، و«بدائع الصنائع» (٦/١٨٤ - ٢٠٨).

(٤) انظر: «التقريب لعلوم ابن القيم» (٦١).

ونوعٌ مختلفٌ فيه، كالزنا، والشرب<sup>(۱)</sup>، والسرقة، وفيه روايتان عن الإمام أحمد<sup>(۲)</sup>.

فما أمكن تلافيه أباح بالإكراه، كالأقوال والأموال، وما كان ضرره كضرر الإكراه لم يُجح به، كالقتل؛ فإنه ليس قتل المعصوم بحياة المكره أولى من العكس.

وأما الأفعال: فالقرآن يدل على رفع الإثم فيها، كقوله تعالى: «وَلَا تُكْرِهُوْ فَنِيَّتُكُمْ عَلَى الْبَغَاءِ إِنَّ أَرْدَنَ تَحْصِنَا لِتَبْغُوا عَرَضَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَن يُكَرِّهُهُنَّ فَإِنَّ اللَّهَ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ» [النور: ۳۳]<sup>(۳)</sup>.

(۱) شرب الخمر.

(۲) انظر: «الفروع» (٧٥/٦، ٩٩ - ١٠٠).

(۳) روى ابن جرير [١٩١٧ - ١٧٥] عن ابن عباس في الآية قال: «كانوا في الجاهلية يُكْرِهُون إماءهم على الزنا، يأخذون أجورهن، فقال الله: لا تكرهوهن على الزنا من أجل المنالة في الدنيا، «وَمَن يُكَرِّهُهُنَّ فَإِنَّ اللَّهَ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ» لهن، يعني إذا أُكْرِهُنَّ».

وعن مجاهد قال: «كانوا يأمرنون ولائدهم يُباغِنَ، يفعلن ذلك فِي صِنْفِ، فِي أَيْتَنِهِم بِكَسْبِهِنَ، فَكَانَتْ لِعَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي بَحْرٍ جَارِيَةً، فَكَانَتْ تُبَاغِيَ، فَكَرِهَتْ وَحَلَفَتْ أَنْ لَا تَفْعَلَهُ، فَأَكْرَهَهَا أَهْلَهَا، فَانْطَلَقَتْ فَبَاغَتْ بِيَرْدَ أَخْضَرَ فَأَتَتْهُمْ بِهِ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَبارُكُ وَتَعَالَى هَذِهِ الْآيَةِ».

وقوله تعالى: «إِنَّ أَرْدَنَ تَحْصِنَا» ليس لتفصيص النهي به وإخراج ماعداه، بل لخروجه مخرج الأغلب، أو مخرج المبالغة في الزجر والتبيه على أن المولى أحق بيارادته، أو لعدم شرط التكليف إذا تخلف؛ لأنهن إذا لم يُرْدَن التحصُن لم يُكْرِهُنَ البَغَاءَ، فلا يمكن الإكراه عليه. أفاده الفناري في «فصول البدائع».

وإيثار الكلمة «إن» على «إذا» للإيدان بوجوب الانتهاء عن الإكراه عند:

الوجه الثامن: أن النبي ﷺ شرع للغضبان أن يقول: أَعُوذ بالله من الشيطان الرجيم، وأن يتوضأ، وأن يتحول عن حالته؛ فإن كان قائماً فلْيَقْعُدْ، وإذا كان قاعداً فليضبط معه، قال: «إن الغضب من الشيطان، وإن الشيطان من النار، وإنما تطفأ النار بالماء، فإذا غضب أحدكم فليتوضأ»<sup>(١)</sup>.

وهذا يدل على أنه محمول عليه من غيره، وأن الشيطان يُغضِّبه ليحمله بغضبه على فعل ما يُحبه الشيطان، وعلى التكلُّم به. وما يضاف إلى الشيطان مما يكرهه العبد ولا يحبه، فلا يؤخذ به الإنسان، كالوسوسة والنسوان، كما قال فتى موسى لموسى: «وَمَا أَنْسَنَنِي إِلَّا أَشَيَّطَنَّ أَنْ أَذْكُرُه» [الكهف: ٦٣].

فالله تعالى لا يؤخذ بالوسوسة، ولا بالنسوان؛ إذ هما من أثر فعل الشيطان في القلب، وقد أخبر النبي ﷺ أن الغضب من الشيطان، فيكون أثراً مضافاً إليه أيضاً، فلا يؤخذ به العبد، كأثر النسيان، فإنه لو حلف أن لا يتكلم بهذا فتكلم به ناسياً لم يحث؛ لعدم قصده وإرادته لمخالفة ما عَقدَ يمينه عليه، وإنْ كان قاصداً للكلام، فإنه لم يقع منه إلا بقصده وإرادته.

وهذه حال الغضبان، فإنه لم يقصد حقيقة ما تكلم به وموجه، بل جرى على لسانه كما جرى كلام الناسي على لسانه، بل قَصْدُ الناسي

= كون إرادة التحصن في حيّر التردد والشك، فكيف إذا كانت محققة الوقوع؟ . (القاسمي).

(١) تقدم تخریجه (ص: ١٥).

للتَّكْلِمُ أَظْهَرُ مِنْ قَصْدِ الغَضْبَانِ، وَلِهَذَا يَقُولُ النَّاسِيُّ: قَصَدْتُ أَنْ أَقُولَ كَذَا وَكَذَا. وَالغَضْبَانُ يَحْلِفُ أَنَّهُ لَمْ يَقْصُدْ:

الوجه التاسع: أَنَّ الْقُصُودَ فِي الْعُقُودِ مُعْتَبَرَةٌ فِي عَقْدِهَا كُلُّهَا<sup>(۱)</sup>، وَالغَضْبَانُ لَيْسَ لَهُ قَصْدٌ مُعْتَبَرٌ فِي حَلِّ عُقْدَةِ النِّكَاحِ، كَمَا لَيْسَ لَهُ قَصْدٌ فِي قَتْلِ نَفْسِهِ وَوَلْدِهِ وَإِتْلَافِ مَالِهِ، فَإِنَّهُ يَفْعَلُ فِي الغَضْبِ هَذَا وَيَقُولُ هَذَا، إِنَّا لَمْ يَكُنْ لَهُ قَصْدٌ مُعْتَبَرٌ لَمْ يَصُحُّ طَلاقُهُ.

فَإِنْ قِيلَ: فَهَذَا يَنْتَقِضُ عَلَيْكُمْ بِالْهَازِلِ، فَإِنَّهُ يَصُحُّ طَلاقُهُ<sup>(۲)</sup> وَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ فِيهِ قَصْدٌ.

قِيلَ: الْفَرْقُ بَيْنَهُمَا أَنَّ الْهَازِلَ قَصَدَ التَّكْلِمَ بِاللِّفْظِ وَأَرَادَهُ رَضَا وَاختِيَارًا مِنْهُ، لَمْ يُحْمَلْ عَلَى التَّلْفُظِ بِهِ، وَغَايَتُهُ أَنَّهُ لَمْ يُرِدْ حُكْمَهُ وَمُوَجَّبَهُ، وَذَلِكَ إِلَى الشَّارِعِ لَيْسَ إِلَيْهِ، فَالسَّبِبُ الَّذِي إِلَيْهِ قَدْ أَنْتَ بِهِ اخْتِيَارًا وَقَصْدًا، مَعَ عِلْمِهِ بِهِ، لَمْ يُحْمَلْ عَلَيْهِ، وَالسَّبِبُ [الَّذِي] إِلَى

(۱) قال المؤلف في «إعلام الموقعين» [٣/٥٣ - ٥٤]: «إِيَّاكَ أَنْ تَهْمِلْ قَصْدَ الْمُتَكَلِّمِ وَنِيَّتِهِ وَعُرْفِهِ، فَتَجْبَحِي عَلَيْهِ وَعَلَى الشَّرِيعَةِ، وَتَنْسِبُ إِلَيْهَا مَا هِيَ بِرِيشَتِهِ مِنْهُ، وَتُلْزِمُ الْحَالِفَ وَالْمَقْرَرَ وَالنَّاذِرَ وَالْعَاقِدَ مَا لَمْ يُلْزِمْهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ، فَفَقِيهُ الْأَنْفُسِ يَقُولُ: مَا أَرَدْتُ؟، وَنِصْفُ الْفَقِيهِ يَقُولُ مَا قَلَّتْ؟، فَاللَّغُوُ فِي الْأَقْوَالِ نَظِيرُ الْخَطَا وَالنَّسِيَانِ فِي الْأَفْعَالِ، وَقَدْ رَفَعَ اللَّهُ الْمَؤَاخِذَةَ بِهَذَا وَهَذَا، كَمَا قَالَ الْمُؤْمِنُونَ: ﴿رَبَّنَا لَا تَؤَاخِذْنَا إِنْ شَيَّئْنَا أَوْ أَخْطَأْنَا﴾ فَقَالَ رَبُّهُمْ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: قَدْ فَعَلْتَ». (القاسمي).

(۲) أي على ما قاله الشافعية والحنفية، وقولي في مذهب أحمد، وخالفَ غَيْرِهِمْ كَمَا سِيَّأَتِي بِبَيَانِهِ فِي الْوَجْهِ الثَّامِنِ عَشَرَ، فَصَحَّةُ طَلاقِهِ لَيْسَ مُجْمَعًا عَلَيْهَا. (القاسمي).

المشروع<sup>(١)</sup> ليس إليه، فلا يصح اعتبار أحدهما بالأخر، وكيف يُقاس الغضبان على المتخذ آيات الله هزوًا؟! وهذا من أفسد القياس.

الوجه العاشر: أن الغضب مرضٌ من الأمراض، وداءٌ من الأدواء، فهو في أمراض القلوب نظير الحمّى والوسواس والصرع في أمراض الأبدان، فالغضبان المغلوبُ في غضبه كالمريض والمحموم، والمصروع المغلوب في مرضه، والمبرسَم المغلوب في برسامه.

وهذا قياسٌ صحيح في الغضبان الذي قد اشتد به الغضب حتى لا يَعْلَم ما يقول، وأما إذا كان يَعْلَم ما يقول، ولكن يتكلّم به حرجاً وضيقًا وغلقاً، لا قصدًا للوقوع، فهو يُشبِّهُ المُبَرَّسَمَ والهاجر من الحُمَّى من وجهِه، ويشبه المكره القاصد للتalking مِنْ وجْهِه، ويشبه المختار القاصد للطلاق من وجْهِه، فهو متعددٌ بين هذا وهذا، ولكن جهة الاختيار والقصد فيه ضعيفةٌ، فإنه يعلم من نفسه أنه لم يكن مختاراً لما صدر منه مِنْ خراب بيته، وفارق حبيبه، وكونه يراه في يد غيره، فإنْ كان عاقلاً لا يختار هذا إلا لِيُدْفعَ به ما هو أكرهٌ إليه منه، أو لِيُحَصَّلَ به ما هو أحبُ إليه، فإذا انتفى هذا وهذا لم يكن مختاراً لذلك.

وهذا أمرٌ يعلمه كلُّ إنسانٍ من نفسه، فصار ترددُه بين المريض المغلوب، والمكره والمحمول على الطلاق، وأيُّهما كان فإنه لا يُنْفَذ طلاقُه.

فإنْ قيل: الفرقُ بينهما أنَّ المريض المغلوب لا يَمْلِكُ نفسه في

---

(١) في الأصل: والسبب إلى المشروع. والوجهُ ما أثبت.

الحال، والمكره وإن ملَك نفسه لكنه لا يملك دفع المكرور عنه، وأما الغضبان فإنه يمكنه أن يملك نفسه. كما قال النبي ﷺ: «ليس الشديد بالصرعة، ولكن الذي يملِك نفسه عند الغضب»<sup>(١)</sup>.

قيل: من الغضب ما يمكن صاحبه أن يملك نفسه عنده، وهو الغضب في مبادئه، فإذا استحکم وتمکن منه لم يملِك نفسه عند ذلك، وكذلك الحُزْنُ العامل على الجَرَعَ، يمكن صاحبه أن يملك نفسه في أوله، فإذا استحکم وقَهَرَ لم يملك نفسه، وكذلك الغضب يمكن صاحبه أن يملك نفسه في أوله، فإذا تمکن واستولى سلطانه على القلب لم يملِك صاحبه قلبه، فهو اختياري في أوله، اضطراري في نهايته، كما قال القائل<sup>(٢)</sup>:

ياعاذلي والأمرُ في يده هلا عذلت وفي يدي الأمرُ

(١) رواه الإمام أحمد [٢٣٦/٢)، والشیخان [البخاري ٥٧٦٣)، ومسلم [٢٦٠٩]. عن أبي هريرة.

قال ابن الأثير في «النهاية» [٢٣/٣ - ٢٤/٢]: «الصرعة - بضم الصاد وفتح الراء - المبالغ في الصراع، الذي لا يُغلب. فتَفَلَّه إلى الذي يُغلب نفسه عند الغضب ويُقهَرُها، فإنه إذا ملَكَها كان قد قهر أقوى أعدائه وشر خصومه؛ ولذلك قال: أعدى عدو لك نفسك التي بين جنبيك.

وهذا من الألفاظ التي نقلها عن وضعها اللغوي لضرب من التوسيع والمجاز، وهو من فصيح الكلام؛ لأنَّه لما كان الغضبان بحالة شديدة من الغَيظ، وقد ثارت عليه شهوة الغضب، فقهَرها بحلمه، وصرَعها بشباهه، كان كالصرعة الذي يصرع الرجال ولا يصرعونه». (القاسي).

(٢) لم أقف عليه. وانظر البيت - أيضًا - في «روضة المعين» (١٨٨)، و«شفاء العليل» (٤٠٩/١).

وهكذا السكرانُ، سببُ السُّكْرِ مقدورٌ له، يُمْكِنُه فعلُه وتركُه، فإذا أتى بالسبب خَرَجَ الْأَمْرُ عن يده، ولم يملك نفسه عند السُّكْرِ، فإذا كان السكر الذي هو مُفَرَّطٌ بتعاطي أسبابه ويُفَدِّرُ على ملك نفسه باجتنابها، قد عَذَرَ الصَّحَابَةُ وغَيْرُهُمْ من الفقهاء صاحبَه إذا طَلَقَ في هذه الحال، مع كونه غير معدورٍ في تعاطي سببه = فَلَأَنْ يُعَذَرَ سَكْرَانُ الغَضْبِ الَّذِي لَمْ يُفَرِّطْ - مع شدة سُكْرِه على سُكْرِ الْخَمْرِ - أولى وأحرى.

الوجه الحادي عشر : وهو أَنَّ مِنَ النَّاسِ مَنْ إِذَا لَمْ يُنْفِدْ غَضْبَه قَتَلَه غَضْبُه ، ومات أو مرض أو غُشِيَّ عليه ، كما يُذَكَّرُ عن بعض العرب أن رجلاً سَبَهُ ، فأراد أن يَرُدَّ على الساب<sup>(١)</sup> ، فأمسك جليسُه له بيده على فمه ، ثم رفع يده لما ظَنَّ أن غضبه قد سَكَنَ ، فقال : قُتلتني ! ردَّتْ غضبي في جوفي ! . ومات من ساعته<sup>(٢)</sup> .

إِذَا نَفَدَ مِثْلُ هَذَا غَضْبَه بِقُتْلٍ أَوْ ظُلْمٍ لِغَيْرِهِ ، لَمْ يُعَذَرْ بِذَلِكَ ، كَالسَّكْرَانُ ، وَأَمَّا إِذَا نَفَدَ بِقُولٍ فَإِنَّهُ يُمْكِنُ إِهْدَارُ قُولِهِ ، وَأَنْ لَا يَرْتَبَ أَثْرُهُ عَلَيْهِ ، كَمَا أَهْدَرَ اللَّهُ سُبْحَانَهُ دُعَاءَهُ وَلَمْ يُرْتَبْ أَثْرُهُ عَلَيْهِ ، وَلَمْ يَسْتَجِبْهُ لَهُ . ولهذا ذهب بعضُ الفقهاء إلى أنه لا يُجلَدُ بالقذف في حال الخصومة والغضب ، وإنما يُجلَدُ به إذا أتى به اختياراً وقصدًا للقذفه<sup>(٣)</sup> ،

(١) في الأصل : «عن السابب». ولعل الصواب ما أثبت.

(٢) القصة في : «نسب قريش» (١٦٢)، و«التعازى والمراثي» (١٤٣)، وغيرهما.

(٣) لم أقف على من صرَّحَ به - فيما فَتَّشَتُ من كتب الفقه -، ويمكن تخرجه على طلاق الغبيان، كما صنع بعضهم في السكران.

= والفقهاء يشددون في القذف حال الغضب ما لا يشددون في غيره، ولذا ذهب بعضهم إلى الحدّ بالتعريض بالقذف في حال الخصومة والغضب دون الرضا؛ لأن الغضب قرينة على إرادة وقصد القذف.

وهو قول قويٌّ جدًا، ويدلُّ عليه أنَّ الخصم لا يُعَرِّ<sup>(١)</sup> بِجَرِحِه لخصمه، وطعنِه فيه حال الخصومة، بقوله: هو فاجرٌ، ظالمٌ، غاشمٌ، يحلف على الكذب، ونحو ذلك.

ومن يَحْدُثُ في هذه الحال يُفَرِّقُ بين قذفه وطلاقه بأنَّ القذف حُقُّ الآدميٍّ، وانتهاؤُ لعرضه، أو قدحه في نفسه فيجري مجرى إتلاف نفسه وما له، فلا يُعَذَّرُ فيه بالغضب، لا سيما ولو عذر فيه بذلك لأنَّ كُلَّ قاذفٍ أَنْ يقول: قذفه في حال الغضب. فيسقط الحُدُثُ. بخلاف الطلاق، فإنه يُمْكِنُ أنْ يُدَيَّنَ فيما بينه وبين الله . والحق لا يَعْدُوه . والمقصودُ أَنَّه إذا تكلَّم بالطلاق دواءً لهذا المرض، وشفاءً له، بإخراج هذه الكلمة من صدره، وتتنفسُ بها؛ فَمِنْ كمال<sup>(٢)</sup> هذه الشريعة ومحاسنها وما اشتملت عليه من الرحمة والحكمة والمصلحة = أَنْ لا يُؤَاخِذَ بها، ويُلزَمَ بِمَوْجَبِها، وهو لم يَلْزِمْه<sup>(٣)</sup>.

انظر: «المنتقى» للباجي (١٥١ - ١٥٢/٧)، و«المبسوط» (٩/١٢٣)، و«ابدائع الصنائع» (٤٤/٧)، و«تبين الحقائق» (٣/٢٠١ - ٢٠٤)، و«النهاية المحتاج» (٤٣٨/٧)، و«المغني» (١٢/٣٩١ - ٣٩٣)، و«الفروع» (٦/٨٨)، و«الإنصاف» (١٠/٢١٠ - ٢١١).

ولم أر المصطفى رحمة الله تعالى تعرَّض لهذه المسألة في كتبه في غير هذا الموضع، ولم أرها كذلك في كتاب الشيخ بكر أبو زيد «الحدود والتعزيزات عند ابن القيم» (٢٠٣ - ٢٤٨).

(١) وردت في الأصل مضبوطة هكذا: «يُعَذَّر». والسياق يقتضي ما أثبتت. وبحذف «لا» يستقيم ما في الأصل، وهو ما اختاره الشيخ ابن مانع.

(٢) في الأصل: وتنفسه بما في كمال. وهو تحرير ظاهر.

(٣) كذا في الأصل. ولعلها: «يلزِمْه».

الوجه الثاني عشر: أن قاعدة الشريعة أن العوارض النفسية لها تأثير في القول، إهداراً واعتباراً، وإعمالاً وإلغاء.

وهذا كعارض النسيان، والخطأ، والإكراه، والسكر، والجنون، والخوف، والحزن، والغفلة، والذهول، وللهذا يُحتمل من الواحد من هؤلاء من القول مالاً يُحتملٌ من غيره، ويُعذرُ بما لا يُعذرُ به غيره، لعدم تجرد القصد والإرادة، ووجود الحامل على القول.

وللهذا كان الصحابة يسألون أحدُهم الناذر: أفي رضاً قلت ذلك أم في غضب؟، فإنْ كان في غضب أمره بKFارة يمين<sup>(١)</sup>؛ لأنهم استدلوا بالغضب على أن مقصوده الحضُّ والمنع، كالحالف، لا التقرُّب.

وقد قال تعالى: ﴿يَتَأَمَّلُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّلَوةَ وَآتُوهُمْ سُكْرَى حَتَّىٰ تَعْلَمُوا مَا تَشْوِلُونَ﴾ [النساء: ٤٣]، فجعل عارض السكر مانعاً من اعتبار قراءة السكران وذكريه وصلاته، كما جعله النبي ﷺ مانعاً من صحة إقراره لـما أمر باستنكافه<sup>(٢)</sup> من أقرَّ بين يديه

(١) رواه أبو بكر الأثرب عن ابن عباس رضي الله عنهما بإسنادٍ لا بأس به. انظر إسناده في «القواعد» النورانية (٤٦٥ - ٤٦٦)، وضمن «مجموع الفتاوى» (٣٤٠ / ٣٥).

(٢) أي شَمَّ ريح فمه، لِيُعْلَمَ أَشَارِبُهُ هو، فيدرأُ عنه حد الزنا. يقال: استنكهه: شَمَّ ريح فمه، فنكَّهَه - كضرَبَه - وَمَنَعَ - أخرج نفسه إلى أنف آخر، قال الأقيسر: يقولون لي إنك قد شربت مدامَةَ فقدت لهم بل قد أكلت سفرجلا ونكَّهَه - كسمِعَه وَمَنَعَه - تشَمَّمه، قال الحكم بن عدل: نكَّهَت مِجَالِدًا فوجدتُّ منه كريح الكلب مات حدث عهد والنَّكَّهَةُ ريح الفم، وبالضم اسم من الاستنكاف، ونكة الرجل - كعنى - تغيَّرت نكَّهَته من التخمة (كذا في «القاموس» وشرحه).

بالزنا<sup>(١)</sup>، وجعله مانعاً من تكفيـر مـنْ قال له ولأصحابه: «هل أنت إلا عبـيد لأبـي؟!»<sup>(٢)</sup>

وـجعل الله سـبحـانـه الغـضـبـ مـانـعاً من إـجـابـةـ الدـاعـيـ عـلـىـ نـفـسـهـ وأـهـلـهـ، وـجعلـ سـبحـانـهـ الإـكـراهـ مـانـعاً من كـفـرـ المـتـكـلـمـ بـكـلـمـةـ الـكـفـرـ، وـجعلـ الـخـطـأـ وـالـنـسـيـانـ مـانـعاً من الـمـؤـاخـذـةـ بـالـقـوـلـ وـالـفـعـلـ.

وـعـارـضـ الغـضـبـ قدـ يـكـونـ أـقـوىـ مـنـ كـثـيرـ مـنـ هـذـهـ الـعـوـارـضـ، فـإـذـاـ كانـ الـواـحـدـ مـنـ هـؤـلـاءـ لـاـ يـتـرـبـ عـلـىـ كـلـامـهـ مـقـضـاهـ لـعـدـمـ الـقصـدـ، فـالـغـضـبـانـ الـذـيـ لمـ يـقـصـدـ ذـلـكـ إـنـ لـمـ يـكـنـ أـولـىـ بـالـعـذـرـ مـنـهـ لـمـ يـكـنـ دـوـنـهـمـ. وـيـوـضـحـهـ:

الـوـجـهـ الـثـالـثـ عـشـرـ: أـنـ الـطـلاقـ فـيـ حـالـ الغـضـبـ لـهـ ثـلـاثـ صـورـ:

إـحـدـاـهـ<sup>(٣)</sup>: أـنـ يـتـلـغـهـ عـنـ اـمـرـأـتـهـ أـمـرـ يـشـتـدـ غـضـبـهـ لـأـجـلـهـ، وـيـظـنـ أـنـهـ حـقـ، فـيـظـلـقـهـ لـأـجـلـهـ، ثـمـ يـتـبـيـنـ أـنـهـ بـرـيـئـهـ مـنـهـ. فـهـذـاـ فـيـ وـقـوعـ الـطـلاقـ بـهـ وـجـهـانـ، أـصـحـهـمـاـ أـنـهـ لـاـ يـقـعـ طـلاقـهـ؛ لـأـنـهـ إـنـمـاـ طـلـقـهـ لـهـذـاـ السـبـبـ

---

والـاستـشـاهـدـ بـهـذـاـ الـحـدـيـثـ سـيـذـكـرـهـ الـمـؤـلـفـ فـيـ الـوـجـهـ الـرـابـعـ عـشـرـ مـوـضـحـاـ. (الـقـاسـميـ)

(١) أـخـرـجـهـ مـسـلـمـ (١٦٩٥) مـنـ حـدـيـثـ بـرـيـدـةـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ، وـلـفـظـهـ: «فـقـالـ: أـشـرـبـ خـمـرـ؟!»، فـقـامـ رـجـلـ فـاسـتـكـهـ».

وـرـوـيـةـ الـأـمـرـ بـالـاسـتـنـكـاهـ أـخـرـجـهـ الـبـزارـ (١٥٦٤ - كـشـفـ الـأـسـتـارـ)، وـالـطـبرـانـيـ فـيـ «الـأـوـسـطـ» (٤٨٤٣) يـاـسـنـادـ الصـحـيـحـ. وـانـظـرـ: «تـحـفـةـ الـأـشـرـافـ» (٢/٧٣ - ٧٤).

(٢) أـخـرـجـهـ الـبـخـارـيـ (٢٩٢٥)، وـمـسـلـمـ (١٩٧٩).

(٣) فـيـ الـأـصـلـ: أـحـدـهـاـ. وـأـنـظـرـهـ مـنـ سـهـوـ النـاسـخـ.

والعلة، والسبب كالشرط، فكأنه قال: «إِنْ كَانَتْ فَعَلْتُ ذَلِكَ فَهِيَ طَالِقٌ»، فإذا لم تَفْعَلْهُ لَم يُوجَدُ الشَّرْطُ.

وقد ذكر المسألة بعينها أبو الوفاء ابن عقيل، وذكر الشريف ابن أبي موسى في «إرشاده»<sup>(١)</sup> فيما إذا قال: «أَنْتَ طَالِقٌ أَنْ دَخَلْتَ الدَّارَ» بفتح الهمزة، مِراراً، وهو يَعْرِفُ العربية، ثم تبيَّن أنها لم تدخل، لم تَطُلقُ.

ولا يقال: هو هاهنا قد صرَّح بالتعليل، بخلاف ما إذا لم يصرَّح به، فإن هذا لا تأثير له، فإنه قد أوقع الطلاق لعلة، فإذا انتفت العلة تبيَّنَ أنه لم يكن مريداً لوقوعه بدونها، سواء صرَّح بالعلة أو لم يصرَّح بها، وغاية الأمر أن تكون العلة بمنزلة الشرط، وهو لو قال: «أَنْتَ طَالِقٌ» وقال: «أَرَدْتَ إِنْ فَعَلْتُ كَذَا وَكَذَا» دُيِّنَ فيما بينه وبين الله تعالى.

وقد ذكر أصحاب الشافعي وأحمد فيما إذا كاتب عبده على عِوَضٍ فأدَّاهُ إِلَيْهِ، فقال: «أَنْتَ حُرٌّ»، ثم تبيَّن أن العِوَضَ مُسْتَحْقٌ؛ لم يعتقد، مع تصريحه بالحرية، فالطلاق أولى بعدم الوقع في هذه الصورة<sup>(٢)</sup>.

الصورة الثانية: أن يكون قد غضب عليها لأمرٍ قد عَلِمَ وقوعه منها، فتكلَّم بكلمة الطلاق قاصداً للطلاق، عالماً بما يقول، عقوبةً لها على ذلك، فهذا يقع طلاقه، إذ لو لم يقع هذا الطلاق لم يقع أكثر الطلاق، فإنه غالباً لا يقع مع الرضا<sup>(٣)</sup>.

---

(١) (٢٩٩).

(٢) انظر: «المغني» (١٤/٥١٣ - ٥١٤)، و«كشاف القناع» (٤/٥٤٥ - ٥٤٦).

(٣) بهذا التفصيل والتحrir يُعلم سقوطُ ما قاله الفارسيُّ في «مجمع الغرائب» حيث =

الصورة الثالثة: أن لا يقصد أمراً بعينه، ولكن الغضب حمله على ذلك، وغير عقله، ومنعه كمال التصور والقصد، فكان بمنزلة الذي فيه نوعٌ من السُّكُرِ والجنون، فليس هو غائب العقل بحيث لا يفهمُ ما يقول بالكلية، ولا هو حاضر العقل بحيث يكون قصده معتبراً، فهذا لا يقع به الطلاق أيضاً، كما لا يقع بالمبَرَّسِ والمجنون. يوضحه:

الوجه الرابع عشر: أن المجنون، والمبَرَّسِ، والموسوِن، والهاجر، قد يشعرُ أحدهم بما قاله ويستحي منه، وكذلك السكران. ولهذا لم يشترط أكثر الفقهاء في كونه سكراناً أن يعد تمييزه بالكلية، بل قد قال الإمام أحمد وغيره: إنه الذي يخلط في كلامه، ولا يعرف رداءه من رداء غيره، وفعله من فعل غيره<sup>(١)</sup>.

والسنة الصريحة الصحيحة تدلُّ عليه، فإنَّ النبي ﷺ أمرَ أن يُسْتَنْكَه من أقرَّ بالزنا<sup>(٢)</sup>، مع أنه حاضرُ العقل والذهن، يتكلَّمُ بكلام مفهومٍ ومنتظمٍ، صحيحُ الحركة، ومع هذا فجوز النبي ﷺ أن يكون به سُكُرٌ يَحُولُ بينه وبين كمال عقله وعلمه، فأمر باستنكافه<sup>(٣)</sup>.

رَدَّ على من قال: الإغلاقُ: الغضب، وغلَّطه في ذلك، وقال: إن طلاق الناس غالباً إنما هو في حال الغضب، كما نقله عنه في «فتح الباري». ووجهُ السقوط أن الغضب المراد من الحديث ليس على إطلاقه، بل المراد نوعٌ منه، كما يدل عليه التعبير عنه بالإغلاق، وتقدم لنا [ص: ٢٠] مناقشة ابن المرابط بمثله. (القاسمي).

(١) انظر: «الأم» (٢/١٥٢)، و«الفروع» (٥/٣٦٧)، و«الإنصاف» (٨/٤٣٥ - ٤٣٦).

(٢) تقدم تخريرجه قريباً.

(٣) في الأصل: باستنكافه.

والمقصود أن هؤلاء ليسوا مُسْلُوبِي التمييز بالكلية، وليسوا كالعقلاء الذين لهم قصدٌ صحيحٌ، فإن ما عرض لهم أوجب تغيير العقل الذي منع صحة القصد، فلم يبق أحدهم يقصد قصدَ العقلاء الذي مراده جلبُ ما ينفع، ودفعُ ما يضر، فلم يتصور أحدهم لوازم ما تكلم به، ولا غاب عقله عن الشعور به، بل هو ناقصُ التصور ضعيفُ القصد.

والغضبانُ في حال غضبه قد يكون أسوأً حالاً من هؤلاء، وأشباهه بالمجانين، ولهذا يقول مالا يقوله المجنون ولا يفعله.

فإن قيل: فهل يُحْجَرُ عليه في هذه الحال كما يُحْجَرُ على المجنون؟

قيل: لا، والفرق بينهما أن هذه الحال لا تدوم، فهو كالذى يُجَنَّبُ أحياناً نادراً ثم يفتق، فإنه لا يُحْجَرُ عليه. نعم، لو صدر منه في تلك الحال قولٌ عن غير قصدٍ منه، كان مثل القول الصادر عن المجنون، في عدم ترتيب أثره عليه.

ولا ريب أنه قد يحصلُ للغضبان إغماءٌ وغشٌّ، وهو في هذه الحال غير مكْلَفٌ قطعاً، كما يحصلُ ذلك للمريض، فيزيلُ تكليفه حال الإغماء، حتى إن بعض الفقهاء لا يُوجِبُ عليه قضاء الصلاة في هذه الحال، إلحاقاً بالمجنون كما يقوله الشافعي<sup>(١)</sup>، وأحمد يوجِبُ عليه القضاء إلحاقاً له بالنائم<sup>(٢)</sup>، وأبو حنيفة يفرّق بين الطويل الزائد على

---

(١) انظر: «الأم» (٢/١٥٣ - ١٥٤)، و«المجموع» (٣/٦٨ - ٧١).

(٢) انظر: «مسائل الإمام أحمد» رواية أبي داود (٤٩)، و«المغني» (٢/٥١ - ٥٢).

اليوم والليلة فِي لِحْقِهِ بِالْجَنُونِ، وَبَيْنَ الْقَصِيرِ الَّذِي هُوَ دُونَ ذَلِكَ فِي لِحْقِهِ  
بِالنَّوْمِ<sup>(١)</sup>.

وقد يُنْكِرُ كثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ أَنَّ الغَضَبَ يُرِيلُ الْعُقْلَ، وَيُبَلِّغُ بِصَاحْبِهِ  
إِلَى هَذَا الْحَالِ، فَإِنَّهُ لَا يَعْرِفُ مِنَ الغَضَبِ إِلَّا مَا يَجِدُ مِنْ نَفْسِهِ، وَهُوَ لِمَ  
يَعْلَمُ غَضَبًا انتَهَى إِلَى هَذَا الْحَالِ.

وَهَذَا غَلْطٌ؛ فَإِنَّ النَّاسَ مُتَفَاقِوْنَ فِي الغَضَبِ تَفَاوْتًا عَظِيمًا، فَمِنْهُ  
مَا هُوَ كَالنَّشْوَةِ، وَمِنْهُ مَا هُوَ كَالسُّكْرِ، وَمِنْهُ مَا هُوَ كَالْجُنُونِ، وَمِنْهُ مَا هُوَ  
سَرِيعُ الْحَصُولِ سَرِيعُ الزَّوَالِ، وَعَكْسُهُ، وَمِنْهُ سَرِيعُ الْحَصُولِ بِطِيءِ  
الزَّوَالِ، وَعَكْسُهُ، كَمَا قَسَّمَهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى هَذِهِ الْأَقْسَامِ<sup>(٢)</sup>.

وَقُوَّى النَّاسُ مُتَفَاقِوْنَ تَفَاوْتًا عَظِيمًا فِي مُلْكِ تَقوَاهُمْ عَنْدَ الغَضَبِ،  
وَالْطَّمْعِ، وَالْحَزْنِ، وَالْخُوفِ، وَالشَّهْوَةِ، فَمِنْهُمْ مَنْ يَمْلِكُ [ذَلِكَ]<sup>(٣)</sup>  
وَيَتَصَرَّفُ فِيهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْلِكُ ذَلِكَ وَيَتَصَرَّفُ فِيهِ.

الوجه الخامس عشر: أَنَّ الْغَضَبَ<sup>(٤)</sup> الَّذِي قَدْ انْعَلَقَ عَلَيْهِ  
الْقَصْدُ<sup>(٥)</sup> وَالرَّأْيُ فِي الغَضَبِ، وَقَدْ صَارَ إِلَى الْجَنُونِ الْعَارِضُ أَقْرَبَ مِنْهُ

(١) انظر: «الحججة على أهل المدينة» (١/١٥٤ - ١٥٥)، و«المبسوط» (١/٢١٧).

(٢) ورد ذلك في حديث أبي سعيد الطويل في خطبة النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وقد تقدم تخریجه  
(ص: ٣١).

(٣) لِيُسْتَ في الأصلِ، وَالسِّياقُ يَقتضِيهَا.

(٤) كذا ضبطُهَا؛ لِيُسْتَقِيمَ مَا فِي الأصلِ. وَلَعْلَهَا: الغُضَبَانُ.

(٥) في الأصلِ: والقصد. سها الناسخ عن الضرب على الروا.

إلى العقل الثابت = أولى بعدم وقوع طلاقه من الهازل المتلقي بالطلاق  
في حال عقله وإن لم يُرِدْه بقلبه .

وقد ألغى طلاق الهازل بعض الفقهاء، وهو إحدى الروايتين عن الإمام أحمد، حكاها أبو بكر عبدالعزيز وغيره<sup>(١)</sup>، وبه يقول بعض أصحاب مالك إذا قام دليلُ الهازل، فلم يلزمه عتق ولا نكاح ولا طلاق<sup>(٢)</sup>؛ ولا ريب أن الغضبان أولى بعدم وقوع طلاقه من هذا .

الوجه السادس عشر: أن جماعة من أصحابنا لم يستطعوا في المجنون والمُبَرَّسِم أن لا يكون ذاكراً لطلاقه، وإن كان ظاهرُ نصِّيْحِيْنَ أَنَّه مُتَّى ذَكَرَ الطلاق لَزَمَهُ؛ فانه قال في رواية أبي طالب في المجنون يُطلق، فقيل له لِمَا أَفَاقَ: إنك طَلَقْتَ امرأتك، فقال: أنا ذاكر أَنِّي طَلَقْتُ وَلَمْ يَكُنْ عَقْلِي مَعِي = فقال: إِذَا كَانَ يَذْكُرُ أَنَّه طَلَقَ فَقَدْ طَلَقْتَ.

قال أبو محمد المقدسي: «وهذا هو المنقول عن الإمام أحمد فيمن كان جنونه بذهاب معرفته بالكلية، وبطلان حواسه، فأماماً من كان جنونه لِنشافِيْنَ، أو كان مُبَرَّسِماً، فإن ذلك يُسْقِطُ حكم تصرُّفه، مع أنَّ معرفته غير ذاتية بالكلية، فلا يضرُه ذِكْرُ الطلاق إن شاء الله» انتهى

---

(١) لم أقف على من نقلها. وانظر: «إبطال التحليل» (١٤٤)، و«المغني» (٤٦٥/٨)، و«الإنصاف» (٣٧٣ - ٣٧٢/١٠).

(٢) انظر: «عقد الجوهر الثمينة» (٢/١٧٥)، و«التاج والإكليل» (٤/٤). وتأمل: «البيان والتحصيل» (٥/٣٢٣، ١٣٥)، و(٦/٢٥٢ - ٢٥٣).

كلامه<sup>(١)</sup>

و معلوم أن الغضبان الممتلىء أسوأ حالاً مِمَّن جنوته مِن نشاف،  
أو برسام، وأقلُّ أحواله أن يكون مثله. يوضّحه:

الوجه السابع عشر: وهو أن الموسوس لا يقع طلاقه، صرّح به  
 أصحاب أبي حنيفة وغيرهم<sup>(٢)</sup>، وما ذاك إلا لعدم صحة العقل والإرادة  
منه؛ فهكذا هذا.

الوجه الثامن عشر: أنه لم يُقْلُ أحدٌ إن مجرد التكُلُّم بلفظ الطلاق  
مُوجِبٌ لوقوعه على أيّ حالٍ كان، بل لابدّ من أمرٍ آخر وراء التكُلُّم  
باللفظ.

فطائفة اشترطت أن يأتي به في حال التكليف، فقط، سواءً قصدَه  
أو جرى على لسانه من غير قصد، سواءً أكِرَه عليه أو أتَى به اختياراً.

وهذا مذهبٌ من يُوقع طلاق المكره، والطلاق الذي يجري على  
لسان العبد من غير قصد منه. وهو المنصوص عن أبي حنيفة في  
الموضوعين<sup>(٣)</sup>.

وطائفة اشترطت مع ذلك أن يأتي باللفظ مختاراً، قاصداً له. وهو

(١) «المعني» (١٠/٣٤٦).

(٢) انظر: «حاشية ابن عابدين» (٤/٢٢٤)، و«مصنف ابن أبي شيبة»  
«٣٣ - ٣٤/٥»، و«المدونة» (٢/٦٨، ٨٣)، و«التاج والإكليل» (٥/٣٧٨)،  
و«الأم» (٦/٦٤٠ - ٦٤١).

(٣) انظر: «المبسط» (٢٤/٥٦ - ٥٧)، و«فتح القدير» (٣/٣٩).

قول الجمهور الذين لا ينفذون طلاق المكره<sup>(١)</sup>.

ثم منهم: من اشترط مع ذلك أن يكون عالماً بمعناه، فإن تكلم به اختياراً غير عارف بمعناه، لم يلزمه حكمه. وهذا قول من يقول: لا يلزِمُ المكْلَفُ أحكامَ الأقوالِ حتى يكون عارفاً بمدلولها. وهذا هو الصواب.

ومنهم: من اشترط مع ذلك أن يكون مريداً لمعناه، ناوياً له، فإن لم ينو معناه ولم يرده، لم يلزمه حكمه. وهذا قول من يشترط لتصريح الطلاق النية، وقول من لا يُوقع الهازل. وهو قول في مذهب الإمام أحمد ومالك<sup>(٢)</sup> في المسألتين، فيشتَّرط هؤلاء الرضا بالنطق اللساني، والعلم بمعناه، وإرادة مقتضاه.

---

(١) انظر: «المغني» (١٠/٣٥١ - ٣٥٠).

(٢) قال الشوكاني في «نيل الأوطار» [٦/٢٧٨]: «وبه قال جماعة من الأئمة، منهم الصادق والباقر والناصر، واستدلوا بقوله تعالى: ﴿وَإِنْ عَزَّوْا أَطْلَاقَ﴾ [البقرة: ٢٢٧] فدللت على اعتبار العزم، والهازل لا عزم منه».

وأما حديث «ثلاث جدهنَّ جدَّ وهَزْلُهُنَّ جَدَّ: النكاح والطلاق والرجعة» المروري في أبي داود [٢١٩٤] والترمذى [١١٨٤] فليس من مرويات الشيفيين ولا من الصحيح لذاته ولا لغيره، ومثل هذا المقام يُحتاج فيه إلى القواطع كما لا يخفى.

قال الشوكاني: «حديث «ثلاث جدهنَّ جدَّ» في إسناده عبد الرحمن بن حبيب، وهو مختلف فيه، قال النسائي: منكر الحديث» الخ. (القاسمي)  
وانظر للحديث: «نصب الرأية» (٣/٢٩٣ - ٢٩٤)، و«التلخيص الجبير» (٣/٢٣٦)، و«إرواء الغليل» (٦/٢٢٤ - ٢٢٨).

ومنهم: من يشترط مع ذلك كون الطلاق مأذوناً فيه من جهة الشارع. وهو قولٌ منْ لا يوقع الطلاق المحرّم، وهو قولٌ طائفية من السلف، من الصحابة، والتابعين، ومنْ بعدهم.

وقال محمد<sup>(١)</sup> بن عبد السلام التخشنى: حدثنا محمد بن بشار، قال: حدثنا عبدالوهاب بن عبدالمجيد الثقفى: حدثنا عبيد الله بن عمر، عن نافع، عن ابن عمر أنه قال في الرجل يطلق امرأته وهي حائض: «لا يعتد بذلك»<sup>(٢)</sup>.

وحسبك بهذا الإسناد إذا صَحَّ، رواه أبو محمد بن حزم قال: حدثنا يوسف بن عبدالله، قال: حدثنا أحمد بن عبدالله بن عبد الرحيم، قال: حدثنا أحمد بن خالد، قال: حدثنا محمد بن عبد السلام، فذكره<sup>(٣)</sup>.

(١) في الأصل: عمر. وهو تحريف. وسيأتي على الصواب.

(٢) في مطبوعة «المحلى»: «الذك»، وفيما نقله ابن رجب: «بها».

(٣) «المحلى» (١٦٣/١٠) وإسناده صحيح، ومحمد بن عبد السلام إمام حافظ له تصانيف، وكأنه أخرج الحديث في بعضها، كما هو ظاهر كلام ابن حجر في «التلخيص» (٢٠٦/٣).

وذكر ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (١٢٨/١) أنه قد سقطت من آخر هذه الرواية لفظة، وهي: «لا يعتد بتلك الحيضة»، كذلك رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٥/٥) عن عبدالوهاب الثقفي، وكذا رواه - أيضاً - يحيى بن معين عن عبدالوهاب، وقال: «هو غريب لم يحدث به إلا عبدالوهاب».

انظر: «تاریخ ابن معین» (٤/٢٩٧، ٢٩٨ - روایة الدوری).

وعلى هذا، فلا دلالة في الأمر - بروايته التامة - على ما ذهب إليه =

وهذا مذهب أفقه التابعين على الإطلاقِ سعيدُ بن المسيب، حكاه عنه الشعبيُّ في تفسير سورة الطلاق<sup>(١)</sup>.

وهو مذهب أفقه التابعين من أصحاب ابن عباس، وهو طاووس. قال عبدالرزاق: عن ابن جريج<sup>(٢)</sup>، عن عبدالله بن طاووس، عن أبيه: أنه كان لا يرى طلاقاً ما خالفاً<sup>(٣)</sup> وجهَ الطلاق، ووجهَ العدة. وكان يقول: وجهُ الطلاق أن يطلقها طاهراً من غير جماعٍ، وإذا استبان حملُها<sup>(٤)</sup>.

وهذا مذهب خلاس بن عمرو. قال ابن حزم: حدثنا محمد بن سعيد بن نبات، قال: حدثنا عباس بن أصبع، قال: حدثنا محمد بن قاسم بن محمد، قال حدثنا محمد بن عبدالسلام المخشنبي، قال: حدثنا محمد بن المثنى، قال: حدثنا عبد الرحمن بن مهدي، قال: حدثنا همام<sup>(٥)</sup> بن يحيى، عن قتادة عن خلاس بن عمرو أنه قال في الرجل يطلق امرأته وهي حائض، فقال: لا يعتدُ بها<sup>(٦)</sup>.

المصنف رحمة الله.

=

(١) (٩/٣٣٢). وأخرجه ابن أبي شيبة (٥/٦).

(٢) في الأصل: عن جريج. وهو خطأ.

(٣) في الأصل: مما خالف. والمثبت من مطبوعة «المصنف». وهو أولى.

(٤) «المصنف» (٦/٣٠٢).

(٥) في الأصل: هشام. وهو تحريف. وتحرّف في مطبوعة «المحلّى» إلى: حمام. وهو همام بن يحيى العوذى. وورد على الصواب في «زاد المعاد» (٥/٢٢٢).

(٦) «المحلّى» (١٠/١٦٣).

وهذا قول أبي قلابة. قال ابن أبي شيبة: [حدثنا] عبد الرزاق، عن معمراً، [عن أيوب]<sup>(١)</sup>، عن أبي قلابة قال: إذا طلق الرجل امرأته وهي حائض، فلا يعتد بها<sup>(٢)</sup>.

وهذا اختيار ابن عقيل في كتابه «الواضح في أصول الفقه»، صرّح به في مسألة: النهي يقتضي الفساد<sup>(٣)</sup>، وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(٤)</sup>، وهو أحد الوجهين في مذهب أحمد<sup>(٥)</sup>.

وقال أبو جعفر الباقر: لا طلاق إلا على سُنَّة، ولا طلاق إلا على طهْرٍ من غير جماع، وكل طلاقٍ في غضبٍ أو يمينٍ أو عتقٍ فليس بطلاقٍ إلا لمن أراد الطلاق<sup>(٦)</sup>.

والمقصود أن هؤلاء يشترطون في وقوع الطلاق إذن الشارع فيه، وما لم يأذن فيه الشارع فهو عندهم لاغٍ<sup>(٧)</sup> غير نافذ.

(١) سقطت من الأصل. وهي في «المصنف».

(٢) «المصنف» (٥/٥).

(٣) ٢٤٩ - ٢٥٠ / ٣.

(٤) انظر: «مجموع الفتاوى» (٣٣/٣٣، ٢٩، ٣٠، ٦٦، ٧٢، ١٣٠) وغيرها.  
وانظر: «الاختيارات» للبعلي (٣٦٧)، وللبرهان بن القيم (١٢٢)،  
و«الجامع للاختيارات الفقهية لشيخ الإسلام» لموافي (٦٨٣/٢).

(٥) انظر: «مجموع الفتاوى» (٣٣/٨١) و«الإنصاف» (٨/٤٤٨).

(٦) انظر: «رأب الصدع» لأحمد بن عيسى (٢/١٠٦٨)، و«البحر الزخار» لابن المرتضى (٣/١٥٤).

(٧) انظر: «معجم الأغلاط اللغوية» للعدناني (٦٠٧).

قال شيخ الإسلام: وقولهم أصح في الدليل من قول من يُوقع الطلاق الذي لم يأذن فيه الله ورسوله، ويراه صحيحًا لازمًا.

والمقصود أن أحدًا لم يقل إن مجرد التكلُّم بالطلاق مُوجِبٌ لترثِّب أثره على أي وجهٍ كان.

الوجه التاسع عشر: أن هذا مقتضى نصَّ أَحْمَدَ، كما تقدم تفسيره «إغلاق» في رواية حنبيل بالغضب. وقال عبد الله ابنه في «مسائله»<sup>(١)</sup>: سألت أبي عن المجنون إذا طلق في وقت زوال عقله، أيجوز؟ قال أبي: كُلُّ من كان صحيح العقل، فزال عقله عن صحته، فطلق، فليس طلاقه بشيء.

فهذا عموم كلامه، وذاك خاصُّه، فقد جعل تغيير العقل عن صحته مانعاً من وقوع الطلاق، ولا ريب أن إغلاق الغضب يُغيّر العقل عن صحته.

الوجه العشرون: أن الفقهاء اختلفوا في صحة حُكْمِ الحاكم في الغضب على ثلاثة أقوال، وهي ثلاثة أوجهٍ في مذهب أَحْمَدَ<sup>(٢)</sup>:

أحدها: لا يصحُّ ولا ينفعُ؛ لأن النهي يقتضي الفساد.

والثاني: ينفعُ.

والثالث: إن عَرَضَ له الغضب بعد فَهِمِ الحكم نَفَذَ حُكْمُهُ، وإن

---

(١) (٣/١٠٨٩).

(٢) انظر: «الإنصاف» (١١، ١٨٦، ٢١٠).

عَرَضَنْ لِهِ قَبْلَ ذَلِكَ لَمْ يُنْفَدِّ، فَإِنَّ الْحَاكِمَ يَجِبْ أَنْ يَكُونَ عَالِمًا عَدْلًا.

فَمَنْ نَفَدَ حَكْمَهُ قَالَ: الْغَضَبُ لَا يَمْنَعُ الْعِلْمَ وَالْعَدْلَ، فَقَدْ حَكَمَ النَّبِيُّ ﷺ لِلزَّبِيرِ فِي شِرَاجِ الْحَرَّةِ وَهُوَ غَضِيبٌ<sup>(۱)</sup>. وَمَنْ لَمْ يُنْفَدِّ حَكْمَهُ قَالَ: الْغَضَبُ يَمْنَعُ كَمَالَ الْمَقْصُودِ، وَحَسْنَ الْقَصْدِ، فَيَمْنَعُ الْعِلْمَ وَالْعَدْلَ، وَلَا يَصْحُّ الْقِيَاسُ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ، فَإِنَّهُ مَعْصُومٌ فِي غَضِيبِهِ وَرِضَاهِ، فَكَانَ إِذَا غَضَبَ لَمْ يَقُلْ إِلَّا حَقًّا كَمَا كَانَ فِي رِضَاهِ كَذَلِكَ<sup>(۲)</sup>.

وَمِنْ فَرَقِ قَالَ: إِذَا عَلِمَ الْحَقَّ قَبْلَ الْغَضَبِ لَمْ يَمْنَعْ الْغَضَبُ مِنَ الْعِلْمِ، وَحِينَئِذٍ فَيُمْكِنُهُ أَنْ يُنْفَدِّ الْحَقُّ الَّذِي عَلِمَهُ، وَإِذَا غَضَبَ قَبْلَ الْفَهْمِ لَمْ يُنْفَدِّ حَكْمُهُ، لِإِمْكَانِهِ أَنْ يَحُولَ الْغَضَبُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْفَهْمِ. وَهُوَ لَاءٌ يَحْتَجُونَ بِقَضِيَّةِ الزَّبِيرِ، وَأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ إِنَّمَا عَرَضَ لَهُ الْغَضَبَ بَعْدَ فَهْمِ الْحُكْمَةِ.

وَالْمَقْصُودُ أَنَّ الْغَضَبَ إِذَا أَتَّهُ عَنْدَ هُؤُلَاءِ فِي بَطْلَانِ الْحُكْمِ، عُلِمَ أَنَّ كَلَامَ الْغَضِيبِ غَيْرُ كَلَامِ الرَّاضِيِّ الْمُخْتَارِ، وَأَنَّ لِلْغَضَبِ تَأْثِيرًا فِي ذَلِكَ.

الوجه الحادي والعشرون: أن وقوع الطلاق حكمٌ شرعيٌّ

(۱) أخرجه البخاري (۲۲۳۱)، ومسلم (۲۳۵۷) من حديث عبد الله بن الزبير رضي الله عنهما.

(۲) وفي ذلك حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما في كتابة الحديث. أخرجه أحمد (۲۰۷/۴)، وأبو داود (۳۶۴۶) وغيرهما. وصححه ابن خزيمة (۲۲۸۰).

وانظر: «العلل» لأحمد (۲۴۴/۱ - رواية عبد الله)، و«تقيد العلم» للخطيب (۷۴ - ۸۲).

فيَسْتَدِعِي دليلاً شرعياً، والدليل إما كتابٌ، أو سنةٌ، أو إجماعٌ، أو قياسٌ يستوي فيه حكم الأصل والفرع، وليس شيء منها موجوداً في مسألتنا.

وإن شئت قلت: الدليل إما نصٌ وإما معقولٌ نصٌ، وكلاهما منتفٍ. وإن شئت قلت: لو ثبت الواقع لزم وجود دليله، واللازم مُنْفَىٰ، فالملزوم مثله.

الوجه الثاني والعشرون: أن نكاح هذا مثبتٌ بالإجماع، فلا يزول إلا بإجماع مثله. وإن شئت قلت: نكاحه قبل صدورٍ هذا اللفظ منه ثابتٌ بإجماعٍ، والأصل بقاوه حتى يثبت ما يرفعه.

الوجه الثالث والعشرون: أن جمهور العلماء يقولون: إن طلاق الصبي المميز العاقل لا ينفذ ولا يصح. هذا قول أبي حنيفة<sup>(١)</sup>، ومالك<sup>(٢)</sup>، والشافعي<sup>(٣)</sup>، وأحدى الروايتين عن الإمام أحمد اختارها الشيخ أبو محمد<sup>(٤)</sup>، وهو قول إسحاق<sup>(٥)</sup>.

مع كونه عارفاً باللفظ ومبرره بكلماته اختياراً وقصدًا، وله قصدٌ

(١) انظر: «المبسوط» (٥٣/٦).

(٢) انظر: «المدونة» (٢/٧٩، ٨٣، ٣٠٩)، و«النوادر والزيادات» (٥/٩٤).

(٣) انظر: «الأم» (٦/٥٥٧).

(٤) «المعني» (١٠/٣٤٨ - ٣٥٠).

(٥) انظر: «الإشراف» لابن المنذر (٤/١٩٠)، و«مسائل إسحاق بن منصور الكوسج لأحمد وإسحاق» (رقم ٩٥٩، ١٣٣٠).

وفي ظاهر المنقول عن إسحاق تعارضٌ، وليس كذلك عند التأمل.

صحيح ، وإرادة صحيحة ، وقد أمر الله سبحانه بابتلائه واختباره في تصرفاته<sup>(١)</sup> ، وقد نَفَدَ عمر بن الخطاب وصيته<sup>(٢)</sup> ، واعتبر النبي ﷺ قصده و اختياره في التخيير بين أبويه<sup>(٣)</sup> .

فالغضبانُ الشديدُ الغضب ، الذي قد أغلقَ عليه بابُ القصدِ والعلمِ أولى بعدم وقوع طلاقه من هذا بلا ريب .

فإن قيل : الغضبانُ مكْلَفٌ ، وهذا غير مكْلَفٍ ؛ لأن القلم مرفوعٌ عنه .

قيل : نَعَمْ ، الأمرُ كذلك ، ولكن لا يلزم من كونه مكْلَفًا أن يترتبُ الحكم على مجرد لفظه ، كما تقدّم . كيف ، والمكرهُ مكْلَفٌ ولا يصح طلاقه ، والسكرانُ مكْلَفٌ ، والمريضُ مكْلَفٌ ! ، فلا يلزم من كون العبد مكْلَفًا أن لا يغْرِضَ له حالٌ يَمْنَعُ اعتبارَ أقواله ، ونقضَ

(١) في قوله تعالى : « وَيَتَلَوُ أَيْتَنِي . . . » [ النساء : ٦ ] .  
وانظر : « أحكام أهل الذمة » (٩٠٤ / ٢) .

(٢) أخرجه مالك في « الموطأ » (٢/٣١٠ - ٣١١) ، وابن أبي شيبة (١١/١٨٣) ،  
وعبدالرازق (٩/٧٨) ، والبيهقي في « الكبرى » (٦/٢٨٢) وقال : « والخبر  
مقطع ، فعمرو بن سليم الزرقاني لم يدرك عمر رضي الله عنه ، إلا أنه ذكر في  
الخبر انتسابه إلى صاحب القصة ، والله أعلم ». وتعقبه ابن الترمذاني في « الجوهر النقي » بأن لقاء عمرو بن سليم بعمر  
ممكناً ، فيحمل على الاتصال .

(٣) وقد ساق المؤلف رحمة الله الأحاديث الواردة في تخييره بين أبويه في كتابه  
« زاد المعاد » [ ٥/٤٩٠ - ٤٣٢ ] في ذكر حُكم رسول الله ﷺ في الولد ، منْ  
أحثُّ به في الحضانة ، مع شرح أحكامها وفقهها ، فراجعه . (القاسمي) .

أفعاله<sup>(١)</sup>.

الوجه الرابع والعشرون: أن غاية التلفظ بالطلاق أن يكون جزءاً سبباً، والحكم لا يتم إلا بعد وجود سببه وانتفاء مانعه، وليس مجرد التلفظ سبباً تاماً، باتفاق الأئمة، كما تقدم.

وحيثند، فالقصد والعلم والتکلیف إما أن تكون بقیة أجزاء السبب<sup>(٢)</sup>، أو تكون شروطاً في اقتضائه، أو يكون عدمها مانعاً من تأثيره. وعلى التقادير الثلاثة، فلا يؤثر التکلُّم بالطلاق بدونها.

وليس مع من أوقع طلاق الغضبان، والسكران، والمكره، ومن جرى على لسانه بغير قصد منه، إلا مجرد السبب، أو جزؤه، بدون شرطه وانتفاء مانعه، وذلك غير كافٍ في ثبوت الحكم، والله أعلم.

الوجه الخامس والعشرون: أنه لو سبق لسانه بالطلاق ولم يُرددْ، دُينَ فيما بينه وبين الله تعالى، ويُقبل منه ذلك في الحكم، في إحدى الروايتين عن أحمد، إلا أن تُكذبَه قرينة. والرواية الأخرى: يُدَيْنُ، ولا يُقبل في الحكم<sup>(٣)</sup>.

وكذلك قال أصحاب الشافعی، إذا سبق الطلاق إلى لسانه بغير قصد فهو لغو، ولكن لا تُقبل دعوى سبق اللسان إلا إذا ظهرت قرينة تدل عليه. فقبلوا منه في الباطن دون الحكم إلا بقرينة<sup>(٤)</sup>.

(١) في الأصل: «ونقص» بالمهملة. ولعل الصواب ما أثبت.

(٢) في الأصل: الكسب. والوجه ما أثبت.

(٣) انظر: «المغني» (٣٥٧/١٠)، و«الإنصاف» (٨/٤٦٥ - ٤٦٦).

(٤) انظر: «نهاية المحتاج» (٦/٤٤٢).

وكذلك قال أصحاب مالك : مَنْ سَبَقَ لسانه إلى الطلاق لم يقع عليه الطلاق . قالوا : وَيُقْبَلُ في الفتوى<sup>(١)</sup> .

وأبو حنيفة لا يرى سبق اللسان مانعاً من وقوع الطلاق ، وعنه في سبق اللسان في العتق روايتان ، وقرر أصحابه بأن المرأة تملك بُضعها لسبب يستوي فيه القصدُ وعدم القصد ، كالسکران ، والمكره ، والهازل ، وكالرضاع ، بالاتفاق ؛ فزوال الْبُضُّع لا يختلف في سببه القصدُ وعدم القصد ، بخلاف العتق ، فإن السبب الذي يملك به نفسه يختلف فيه القصد وعدمه ، وروى أبو يوسف عن أبي حنيفة التسوية بينهما ، ثم اختلف أصحابه ، فقالت طائفة : هما سواء في الواقع ، وقالت طائفة : بل هما سواء في عدم الواقع<sup>(٢)</sup> .

والمقصود أن سبق اللسان إلى الطلاق من غير قصد له مانع من وقوعه عند الجمهور .

والغضبان إذا عَلِمَ من نفسه أَنَّ لسانه سَبَقَه بالطلاق من غير قصدٍ جازَ له الإقامةُ على نكاحه ، ويدَيَنَ في الفتوى ، وأما قبوله في الحكم فيخَرَجُ على الخلاف ، والأظهرُ أنه إِنْ قامتْ قرينةٌ ظاهرةٌ تدلُّ على صحة قوله قُبِلَ في الحكم ، والغضبُ الشديدُ من أقوى القرائن ، ولا سيَّما فإن كثيراً ممن يطلق في شدة الغضب يحلفُ بالله جَهْدَ يمينه أنه لم

(١) انظر : «موهاب الجليل» (٤/٤٤)، و«الناج والإكليل» (٥/٣٠٩ - ٣١٠).

(٢) انظر : «بدائع الصنائع» (٣/١٦٠ - ١٦١)، و«فتح القدير» (٤/٥)، و«البحر الرائق» (٣/٢٧٧ - ٢٧٨).

يقصد الطلاق، وإنما سبق لسانه.

وحينئذٍ، فالجمهورُ، لا يُوقعون عليه الطلاق، كما صرَّح به أصحابُ أحمد والشافعي ومالك.

وفي قبوله<sup>(۱)</sup> في القضاء ثلاثة أقوال، أصحُّها أنه إنْ قامت فرينة ظاهرةٌ على صحة قوله قبلَ، وإلاً فلا.

---

(۱) في الأصل: قوله. وهو تحريف.

## فصل

ومما يبيّنُ أن الغضبان قد يتكلّم في الغضب بما لا يريد، ما رواه مسلم في «صحيحه» من حديث أبي الزبير، أنه سمع جابر بن عبد الله يقول: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إنما أنا بشر، وإنني اشترطت على ربِّي عزَّ وجلَّ، أيُّ عبدٍ من المسلمين شتمته، أو سبَّته، أن يكون ذلك له زكاةً وأجرًا»<sup>(١)</sup>.

وفي «مسند الإمام أحمد» من حديث مسروق، عن عائشة قالت: دخل على النبي ﷺ رجلان، فأغلظ لهما وسبَّهما<sup>(٢)</sup>، قالت: فقلت: يا رسول الله! لمنْ أصابَ منكَ خيرًا، [ما أصابَ هذان منكَ خيراً!]<sup>(٣)</sup>، قالت: فقال: «أوَّلَمْ عَلِمْتِ مَا عاهَدْتُ عَلَيْهِ ربِّي عزَّ وجلَّ؟»، قلت: اللهمَّ أَيُّمَا مُؤْمِنٍ سبَّتهُ، أوْ جلدَتُهُ، أوْ لعنتُهُ، فاجعلها له مغفرةً وعافية<sup>(٤)</sup>.

وفي الصحيحين من حديث أبي هريرة، أنه سمع النبي ﷺ يقول: «اللهمَّ أَيُّمَا عبْدٍ مُؤْمِنٍ سبَّتهُ، فاجعل ذلك قربةً إيلك يوم القيمة»<sup>(٥)</sup>.

(١) في الأصل: اشترط. والمثبت روایة مسلم، وهي أولى.

(٢) «صحیح مسلم» (٢٦٠٢).

(٣) في الأصل: فأغلظاً وسبَّهما. والمثبت روایة «المسند»، وهي أولى.

(٤) زيادة من «المسند»، وهي لازمة.

(٥) «المسند» (٦/٤٥). وإننا نراه صحيح.

وآخر جره مسلم (٢٦٠٠) بنحوه.

(٦) «صحیح البخاری» (٦٣٦١)، و«مسلم» (٢٦٠١).

وفي بعض ألفاظ الحديث: «إنما أنا بشر، أرضي كما يرضي البشر، وأغضب كما يغضب البشر، فأيّما مؤمنٍ سببته أو لعنته فاجعلها له زكاءً».

فلو كان النبي ﷺ مُريداً لما دعا به في الغضب، لما شرط على ربِّه وسائلَ أن يفعلَ بالمدعوٍ عليه ضدَّ ذلك، إذْ من الممتنع اجتماعُ إرادةِ الضَّدَّينِ، وقد صرَّح بإرادةِ أحدهما، مشترطاً له على ربِّه، فدلَّ على عدم إرادته لما دعا به في حال الغضب.

هذا وهو ﷺ معصومُ الغضب، كما هو معصومُ الرضا، وهو مالك لفظه بتصرُّفه<sup>(١)</sup>، فكيف بمن لم يعصِّم<sup>(٢)</sup> في غضبه، وتملِّكه<sup>(٣)</sup>، ويتصرَّفُ فيه غضبه، ويتلاءِّبُ الشيطان به فيه؟!

وإذا كان الغضبانُ يتكلَّم بما لا يريدُه، ولا يريدُ مضمونه، فهو بمنزلةِ المُكرَّه الذي يُلْجأُ إلى الكلام، أو يتكلَّم به باختياره ولا يريد مضمونه، والله أعلم.

فإن قيل: ما ذكرتم مُعارضٌ بما يدلُّ على وقوع الطلاق؛ فإن الغضبان أتى بالسبِّ اختياراً، وأراد في حال الغضب ترثِّب أثرِه عليه، ولا يضرُّ عدمُ إرادته له في حال رضاه؛ إذ الاعتبارُ بالإرادة إنما هو حال التلفظ، بخلافِ المُكرَّه، فإنه محمولٌ على التكلُّم بالسبِّ، غيرُ مريِّدٍ

(١) كذا في الأصل.

(٢) في الأصل: يعصهم. وهو تحريف.

(٣) كذا في الأصل. ولعلها: ويتملَّكُه.

لترثِّب أثره عليه، وبخلاف السكران المغلوب [على]<sup>(١)</sup> عقله، فإنَّه غير مكلف. والغضبان مكلَّفٌ مختارٌ، فلا وجه لإلغاء كلامه.

**فالجواب:** إنَّ يُقال: إنَّ أُريد بالاختيار رضاه به وإيثاره له، فليس بمحْتَار، وإنْ أردتُمْ أنَّه وقع بمشيئته وإرادته التي هو غير راضٍ بها ولا بأثرها، فهذا بمجرَّده لا يُوجِّب ترثِّب الأثر، فإنَّ هذا الاختيار ثابتٌ للمكرَّه والسكران، فإنَّا لا نشترط في السكران أنَّ لا يفرَّق بين الأرض والسماء، بل المشترطُ في عدم ترثِّب أثرٍ أقواله: أنه يهْندي ويخلطُ في كلامه، وكذلك المحمومُ والمريض.

وأبلغ من هذا: الصبيُّ المراهقُ للبلوغ، إذ هو من أهل الإرادة والقصد الصحيح، ثم لم يَترَّب على كلامه أثرُه، وكذلك من سبق لسانُه بالطلاق ولم يُرِدْه فإنه لا يَقْعُ طلاقُه، وقد أتى باللفظ في حال الاختيار غير مكرَّه، ولكنَّ لم يقصدُه.

والغضبانُ وإن قصده فلا حُكْم لقصده في حال الغضب؛ لما تقدَّم من الأدلة الدالة على ذلك.

وقد صرَّح أصحابُنا: مَن<sup>(٢)</sup> كان جنوُّه لِنشافٍ، أو برسام، لا يقع طلاقُه، ويسقط حُكْم تصْرُّفه، وإنْ كانت<sup>(٣)</sup> معرفته غير ذاهبةً بالكلية، ولا يضرُّه أن يذُكر الطلاق، وأنَّه أوقعه<sup>(٤)</sup>.

(١) ساقطة من الأصل.

(٢) كذا في الأصل. وفي المطبوعات: «بأنْ من». وزيادة «بأنْ» غير لازمة، وإن كانت هي الأنسب.

(٣) في الأصل: إنْ كانت. والصواب ما أثبت.

(٤) انظر: «المغني» (١٠/٣٤٦).

وما ذكرناه من دعاء النبي ﷺ ربَّهُ أَنْ يَجْعَلْ سَبَّهُ لِمَنْ سَبَّهُ فِي حَالِ  
غَضَبِهِ، صَرِيقٌ فِي أَنَّهُ [غَيْرُ]<sup>(۱)</sup> مُرِيدٌ لَّهُ، إِذْ لَوْ أَرَادَهُ وَاخْتَارَهُ لَمْ يَسْأَلْ  
رَبَّهُ أَنْ يَفْعَلَ بِالْمَدْعُوِّ عَلَيْهِ ضِدًا مَا دَعَا بِهِ عَلَيْهِ، إِذْ لَا يُتَصَوَّرُ إِرَادَةُ ضَدَّيْنِ  
فِي حَالَةِ وَاحِدَةٍ، وَهَذَا وَحْدَهُ كَافٌِ فِي الْمَسْأَلَةِ.

فَهَذَا مَا ظَهَرَ فِي هَذِهِ الْمَسْأَلَةِ بَعْدَ طُولِ التَّأْمُلِ وَالْفِكْرِ، وَنَحْنُ مِنْ  
وَرَاءِ الْقَبْوَلِ وَالشُّكْرِ لِمَنْ رَدَّ ذَلِكَ بِحَجَّةٍ يَجِبُ الْمَصِيرُ إِلَيْهَا، وَمِنْ وَرَاءِ  
الرَّدِّ عَلَى مَنْ رَدَّ ذَلِكَ بِالْهَوْيِ وَالْعَنَادِ، وَاللَّهُ الْمُسْتَعَنُ، وَعَلَيْهِ التَّكْلَانُ،  
وَصَلَى اللَّهُ عَلَى سِيدِ الْمَرْسُلِينَ، وَخَاتَمِ النَّبِيِّنَ، وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ  
وَعَتْرَتِهِ وَأَنْصَارِهِ، صَلَاةً دَائِمَةً بِدَوَامِ مُلْكِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ.

---

(۱) زِيادةُ لازمة.

## فهرس الفهارس

### \* الفهارس اللغوية

- (٧١) - فهرس الآيات القرآنية
- (٧٣ - ٧٢) - فهرس الأحاديث والآثار
- (٧٤) - فهرس الشعر
- (٧٤) - فهرس الأمثال
- (٧٩ - ٧٥) - فهرس الأعلام
- (٨٠) - فهرس الطوائف والجماعات
- (٨١) - فهرس الكتب

### \* الفهارس العلمية

- (٨٤) - العقيدة
- (٨٤) - التفسير
- (٨٥) - الحديث
- (٨٨ - ٨٥) - الفقه
- (٨٨) - أصول الفقه
- (٨٩ - ٨٨) - القواعد والضوابط الفقهية
- (٨٩) - الفروق (الفقهية)

متفرقات :

- (٩٠ - ٨٩) - فوائد متعلقة بالأعلام

- الحقائق
- الغضب
- فوائد منثورة
- \* فهرس الموضوعات

## \* الفهارس اللفظية

- فهرس الآيات القرآنية (٧١)
- فهرس الأحاديث والأثار (٧٣ - ٧٢)
- فهرس الشعر (٧٤)
- فهرس الأمثال (٧٤)
- فهرس الأعلام (٧٩ - ٧٥)
- فهرس الطوائف والجماعات (٨٠)
- فهرس الكتب (٨١)

## فهرس الآيات القرآنية

| الآية                                                                                        |  | الصفحة   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|--|----------|
| ﴿لَا يُؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ﴾ [البقرة / ٢٢٥]                     |  | ٢٩، ٩، ٨ |
| ﴿يَنَاهَا الَّذِينَ مَا آمَنُوا لَا تَقْرِبُوا الصَّلَاةَ وَأَنْتُمْ سُكَّارٌ﴾ [النساء / ٤٣] |  | ٤٣       |
| ﴿وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَىٰ إِلَى قَوْمِهِ غَضِبَنَ أَسْفًا﴾ [الأعراف / ١٥٠]                    |  | ١٣       |
| ﴿وَلَمَّا سَكَّتَ عَنْ مُوسَىٰ الْغَضَبُ . . .﴾ [الأعراف / ١٥٤]                              |  | ١٣       |
| ﴿وَإِمَّا يَزَغَّنَكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْعٌ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ﴾ [الأعراف / ٢٠٠]        |  | ١٤       |
| ﴿وَلَوْ يُعِجِّلُ اللَّهُ لِلنَّاسِ الشَّرَّ أَسْتَعِجَالُهُمْ بِالْحَيْثِ﴾ [يوسف / ١١]      |  | ١١       |
| ﴿وَيَدْعُ إِلَيْنَاهُ إِلَيْهِ دُعَاءُهُ بِالْخَيْرِ﴾ [الإسراء / ١١]                         |  | ١٢       |
| ﴿وَمَا أَنْسَنَاهُ إِلَّا الشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرُهُ﴾ [الكهف / ٦٣]                         |  | ٣٧       |
| ﴿وَلَا تُنَكِّرُهُو أَفَبِيَتُكُمْ عَلَى الْبِغَاءِ إِنَّ أَرْدَنَ تَحْصَنَا﴾ [النور / ٣٣]   |  | ٣٦       |

## فهرس الأحاديث والآثار

| الصفحة  | الحديث أو الأثر <sup>(١)</sup>                                                 |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٤      | * إذا طلق الرجل امرأته وهي حائض فلا يعتد بها<br>اللهم أتيمًا عبدِ مؤمن سببْتُه |
| ٦٢      | أمر <small>رسول الله</small> باستنكافه من أقر بالزنا                           |
| ٤٦، ٤٣  | إن الغضب من الشيطان                                                            |
| ٣٧، ١٥  | إنما أنا بشر، وإنني اشتربتُ على ربِّي                                          |
| ٦٢      | إنما أنا بشر، أرضى كما يرضى البشر                                              |
| ٦٣      | * إنه (لغو اليمين) يمين الرجل على الشيء يعتقده                                 |
| ١٠      | إنني لأعلم كلمة لو قالها لذهب عنه ما يجد                                       |
| ١٥ - ١٤ | أو ماعلمتِ ما عاهدتُ عليه ربِّي                                                |
| ٦٢      | تخيرُ النبي <small>رسول الله</small> الصبيَّ بين أبويه                         |
| ٥٨      | جمرة في قلب ابن آدم (الغضب)                                                    |
| ٣١      | حكمُ النبي <small>رسول الله</small> للزبير في شراج الحرّة                      |
| ٥٦      | * الطلاق عن وطر، والعتق ما يتعين به وجه الله                                   |
| ٢٥      | * كان (طاووس) لا يرى طلاقاً ما خالف وجه الطلاق                                 |
| ٥٣      | * كل يمين حلف عليها رجل وهو غضبان فلا كفارة                                    |
| ٩ - ٨   | * ما كان مصدراً بـ (*) فهو أثر .                                               |

(١) ما كان مصدراً بـ (\*) فهو أثر .

- \* لغو اليمين أن تحلف وأنت غضبان ٢٥،٨
- \* لغو اليمين هو قول الرجل : لا والله وبلى والله ١٠
- ليس الشديد بالصرعة ٤٠
- من نذر أن يطيع الله فليطعه ٢٢
- \* نفذ عمر رضي الله عنه وصية الصبي ٥٨
- هل أنتم إلا عبيد لأبي (قول حمزة رضي الله عنه) ٤٤
- \* هو قول الإنسان لولده وما له إذا غضب عليه ١١
- لا تدعوا على أنفسكم ولا تدعوا على أولادكم ١٢
- \* لا طلاق إلا على بينة ٥٤
- لا طلاق ولا عتاق في إغلاق ٢١،١٦،٦،٤
- لا نذر في غضب وكفارته كفارة يمين ٢١
- \* لا يعتد بذلك (الرجل يطلق امرأته وهي حائض) ٥٢
- \* لا يعتد بها (الرجل يطلق امرأته وهي حائض) ٥٤
- لا يقضي القاضي بين اثنين وهو غضبان ٢٣
- لا يقل أحدكم : اللهم اغفر لي إن شئت ١٩

\*\*\*

## فهرس الشّعر

يا عاذلي والأمر في يده     هلا عذلت وفي يدي الأمر

٤٠

\*\*\*

## فهرس الأمثال

٣٣، ٢٠

الغضبُ غولُ العقل

\*\*\*

## فهرس الأعلام

|                    |                                  |
|--------------------|----------------------------------|
| ٢٧، ٢٦             | أبان بن عثمان بن عفان            |
| ٥٤                 | ابن أبي شيبة (أبوبكر)            |
| ٤٥                 | ابن أبي موسى (الشريف)            |
| ١١                 | ابن أبي نجيح                     |
| ٣٥، ٢٦، ٢١، ٦، ٤   | أحمد بن حنبل                     |
| ٤٩، ٤٨، ٤٦، ٤٥، ٣٦ |                                  |
| ٥٩، ٥٧، ٥٥، ٥٤، ٥١ |                                  |
| ٥٢                 | أحمد بن خالد                     |
| ٥٢                 | أحمد بن عبدالله بن عبد الرحيم    |
| ٥٧                 | إسحاق بن راهويه                  |
| ٣٤، ٩              | إسماعيل بن إسحاق القاضي          |
|                    | * إمام الحرمين = الجويني         |
| ٢٥، ٧              | البخاري (محمد بن إسماعيل)        |
| ٤٩، ٢٧، ٦          | أبوبكر عبدالعزيز بن جعفر         |
| ٥٥، ٥٤، ٢٧         | ابن تيمية (شيخ الإسلام)          |
| ٥٣                 | الشعبي                           |
| ٦٢، ١٢             | جابر بن عبد الله                 |
| ٥٣                 | ابن جريج (عبدالملك بن عبدالعزيز) |

|                        |                                                               |
|------------------------|---------------------------------------------------------------|
| ٨                      | ابن جرير (الطبرى)                                             |
| ٥٤                     | أبو جعفر الباقي                                               |
| ٢٧                     | الجويني (إمام الحرمين)                                        |
| ٢٧                     | أبو الحارث                                                    |
| ٢١، ٤                  | الحاكم (أبو عبدالله النسابوري)<br>* ابن حزم = أبو محمد بن حزم |
| ٢٧                     | أبو الحسن الكورخي                                             |
| ٨                      | أبو حمزة                                                      |
| ٥٥، ٦                  | حنبل                                                          |
| ٦٠، ٥٧، ٥٠، ٤٨، ٣٥، ٢٣ | أبو حنيفة (النعمان بن ثابت)                                   |
| ٨                      | خالد (الطحان)                                                 |
| ٥٣                     | خلاس بن عمرو                                                  |
| ١١، ٦، ٤               | أبو داود (سليمان بن الأشعث)                                   |
| ٦                      | ابن دريد                                                      |
| ٥٦                     | الزبير بن العوام                                              |
| ٦٢                     | أبو الزبير (محمد بن مسلم المكي)                               |
| ٢٧، ٢٦                 | الزهري                                                        |
| ٥٣                     | سعيد بن المسيب                                                |
| ٣٥، ٢٧، ٢٣، ٧          | الشافعى (محمد بن إدريس)                                       |
| ٥٧، ٤٨، ٤٥             |                                                               |

|                                 |                               |
|---------------------------------|-------------------------------|
| ٤٩، ٢٦                          | أبو طالب                      |
| ٦                               | أبو طاهر (المحمد اباذى)       |
| ٥٣، ٨                           | طاووس (بن كيسان)              |
| ٢٧                              | الطحاوي                       |
| ٦٢، ٢١، ١٦، ١٠، ٤               | عائشة (أم المؤمنين)           |
| ٥٣                              | عباس بن أصبع                  |
| ٥٣                              | عبدالرحمن بن مهدي             |
| ٥٤، ٥٣                          | عبدالرازق بن همام الصناعي     |
| ٢٧                              | عبدالملك الميموني             |
| ٥٥                              | عبدالله بن أحمد بن حنبل       |
| ٥٣                              | عبدالله بن طاووس              |
| ٥٣، ٢٥، ١٠، ٨                   | عبدالله بن عباس               |
| ٥٢                              | عبدالله بن عمر                |
| ٦                               | أبو عبدالله (نقطويه)          |
| ٥٢                              | عبدالوهاب بن عبدالمجيد الثقفي |
| ٥٢                              | عبيد الله بن عمر              |
| ٢٧، ٢٦                          | عثمان بن عفان                 |
| ٨                               | عطاء بن السائب                |
| * ابن عقيل = أبو الوفاء بن عقيل |                               |
| ٨                               | عمر بن الخطاب                 |

|                       |                                    |
|-----------------------|------------------------------------|
| ٢١                    | عمران بن حصين                      |
|                       | * غلام الخلال = أبو بكر عبد العزيز |
| ٥٣                    | قتادة بن دعامة                     |
|                       | * ابن قدامة = أبو محمد المقدسي     |
| ٥٤                    | أبو قلابة                          |
| ٣٥                    | الليث بن سعد                       |
| ٤                     | ابن ماجه                           |
| ٨                     | مالك بن إسماعيل                    |
| ٥٧، ٥١، ٤٩، ٣٥، ٢٣، ٩ | مالك بن أنس                        |
| ١١                    | مجاحد بن جبر                       |
| ٥٢                    | محمد بن بشار                       |
| ٥٣، ٥٢                | أبو محمد بن حزم                    |
| ٦                     | أبو محمد (ابن درستويه)             |
| ٥٣                    | محمد بن سعيد بن نبات               |
| ٥٣، ٥٢                | محمد بن عبدالسلام الخشنبي          |
| ٥٣                    | محمد بن قاسم بن محمد               |
| ٥٣                    | محمد بن المثنى                     |
| ٥٧، ٤٩                | أبو محمد المقدسي (ابن قدامة)       |
| ٦٢                    | مسروق بن الأجدع                    |
| ٦٢                    | مسلم بن الحجاج                     |

|        |                     |
|--------|---------------------|
| ٥٤     | معمر بن راشد        |
| ٣٧، ١٣ | موسى عليه السلام    |
| ٥٢     | نافع (مولى ابن عمر) |
| ٦٢     | أبو هريرة           |
| ٥٣     | همام بن يحيى        |
| ٨      | وسيم                |
| ٨      | ابن وكيع            |
| ٥٤، ٤٥ | أبو الوفاء بن عقيل  |
| ٨      | يحيى بن واضح        |
| ٥٢     | يوسف بن عبدالله     |
| ٦٠     | أبو يوسف القاضي     |

\*\*\*

## فهرس الطوائف والجماعات

|                        |                    |
|------------------------|--------------------|
| ٣٥، ٣٤                 | الأئمة الأربع      |
| ٦٠، ٥٠                 | أصحاب أبي حنيفة    |
| ٦١، ٥٩                 | أصحاب الشافعى      |
| ٦١، ٦٠، ٤٩             | أصحاب مالك         |
| ٦٤، ٦١، ٤٩             | أصحابنا (الحنابلة) |
| ١٧                     | أهل الحجاز         |
| ٣٥، ١٧                 | أهل العراق         |
| ٥٢، ٣٤                 | التابعون           |
| ٦١، ٦٠، ٥٧، ٥١، ٣٥، ١٧ | الجمهور            |
| ٥٢، ٣٤                 | السلف              |
| ٥٢، ٤٣، ٤١، ٣٤، ٢٦، ٢٥ | الصحابة            |
| ٥٥، ٤٩، ٤٧، ٤٦، ٤١، ٢٤ | الفقهاء            |
| ٣١                     | الملوك             |

\*\*\*

## فهرس الكُتب

- \* «الإرشاد» لابن أبي موسى ٤٥
- \* «تفسير الشعبي» (الكشف والبيان) ٥٣
- \* «تفسير مجاهد» روایة ابن أبي نجيح ١١
- \* «تفسير ابن حرير» (جامع البيان) ٨
- \* «السنن» ١٥، ٤
- \* «صحيح البخاري» ٢٥، ٧
- \* «صحيح الحاكم» = «مستدرك الحاكم» ٦٢
- \* «صحيح مسلم» ٦٢
- \* «الصحيحان» ٥٥
- \* «مسائل الإمام أحمد» روایة عبدالله ٢١
- \* «مستدرك الحاكم» ٦٢
- \* «مسند أحمد» ١٧
- \* «مطالع الأنوار» لابن قرقول ٥٤
- \* «الواضح في أصول الفقه» لابن عقيل

\*\*\*

## \* الفهارس العلمية

- (٨٤) - العقيدة
- (٨٤) - التفسير
- (٨٥) - الحديث
- (٨٨ - ٨٥) - الفقه
- (٨٨) - أصول الفقه
- (٨٩ - ٨٨) - القواعد والضوابط الفقهية
- (٨٩) - الفروق (الفقهية)
  - متفرقات :
- (٩٠ - ٨٩) - فوائد متعلقة بالأعلام
- (٩٠) - الحقائق
- (٩٠) - الغضب
- (٩١ - ٩٠) - فوائد متثورة

## فهرس الفوائد والمسائل العلمية على الفنون

### \* العقيدة \*

- إجابة دعاء الخير من صفة الرحمة، وإجابة ضده من صفة الغضب ١٢  
الإكراه مانع من كفر المتكلم بكلمة الكفر (مع اطمئنان القلب) ٤٤  
وكذلك عارضُ السُّكُر مانعًّا أيضًا ٤٤

### \* التفسير \*

#### \* لطائف تفسيرية :

- نكتة في العدول عن (سكن) إلى (سكت) في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا سَكَتَ عَنْ مُوسَى الْغَضَبُ ﴾ ١٣ - ١٤  
الأمر بالاستعاذه من الشيطان ورد في ثلاثة مواضع من القرآن ١٤  
\* آيات فسرها المصنف :

- ١٠ - ٨ ﴿ لَا يُؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ ﴾  
١٢ - ١١ ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ اللَّهُ لِلنَّاسِ أَشْرَأَ أَسْتَعْجَلَهُمْ بِالْخَيْرِ ﴾  
١٢ ﴿ وَيَدْعُ الْإِنْسَنَ بِالشَّرِّ دُعَاءً مُّبَلَّغَهُ ﴾  
١٣ ﴿ وَلَمَّا رَاجَعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ، غَضِبَنَ أَسْفًا ﴾

### \* الحديث \*

- \* أحاديث تناولها المصنف بالشرح والتعليق :  
«لا تدعوا على أنفسكم ولا تدعوا على أولادكم» ١٢

«لا طلاق ولا عتاق في إغلاق»  
اللهم أيمًا عبد مؤمن سببته فاجعل ذلك قربة إليك  
يوم القيمة»

\* الفقه \*

\* الصلاة:

قضاء الصلاة للمغمى عليه

\* الصيام:

وجوب الكفارة على من وطئ في نهار رمضان ناسيًا - عند  
الأكثرین -

\* الحجر:

من يُعْجِنْ أحيانًا نادراً ثم يفيق، لا يُحجر عليه

\* الوصايا:

وصية الصبي

\* العتق:

إذا كاتب عبده على عِوَضٍ، فأدأه إليه، فقال: أنت حرّ.

ثم تبيّن أن العِوَض مُسْتَحْقَق

\* الطلاق:

حَجَرُ الشَّارِعُ عَلَى المُطْلَقِ الطَّلاقَ: فِي وَقْتِهِ، وَوَضْعِهِ  
(وَقْدِرِهِ) (وَتَفْسِيرِ ذَلِكَ)



الصورة الثالثة: أن لا يقصد أمراً بعينه، ولكن الغضب  
حمله على ذلك، ومنعه كمال التصور والقصد، فليس  
هو غائب العقل بحيث لا يفهم ما يقول بالكلية، ولا هو

- ٤٦ حاضر العقل بحيث يكون قصده معتبراً  
٣٩،٣٣ - ٣٢،٣٠ مراد ابن القيم بالغضبان الذي لا يقع طلاقه  
١٧ لو قال: أنت طالق طلقة لا رجعة لي فيها  
لو قال: أنت طالق أن دخلت الدار (بفتح الهمزة.  
٤٥ وهو يعرف العربية)

\* **الحضرانة:**

- ٥٨ تخيير الصبي بين أبويه  
\* **الحدود:**

- ٤٢ - ٤١ القذفُ حال الخصومة والغضب  
٤٢،١٤ السبُّ والشتم حال الغضب  
\* **الأيمان والنذور:**

- ٣٤،٢٥،٢٣،١٠ - ٨ لغو اليمين  
٣٧ من حلف أن لا يتكلم بكلام تكلم به ناسياً  
٤٣،٣٥ - ٣٤،٢٣ - ٢٢ نذر الغضب: كفارته، وحكم الوفاء به  
٢٣،٧ المراد بنذر الغلق ويمين الغلق عند الشافعي  
\* **القضاء:**  
٥٧ - ٥٥ ،٢٤ - ٢٣ حكم الحاكم حال غضبه

## \* الإقرار:

٤٦، ٤٣

السكر مانعٌ من صحة الإقرار

## \* أصول الفقه \*

٤٥

السبب كالشرط

٥٥

النهي يقتضي الفساد

الدليل إما كتاب أو سنة أو إجماع أو قياس يستوي فيه حكم

٥٧

الأصل والفرع

٥٧

الدليل إما نصٌّ وإما معقولٌ نصٌّ

٥٧

الإجماع لا يزول إلا بإجماع مثله

## \* القواعد والضوابط الفقهية \*

٣

ذمُّ الحيل

٣٨

القصود في العقود معتبرة

٢٣

الكافارة لا تستلزم التكليف (وفروع القاعدة)

قاعدة الشريعة: أن العوارض النفسية لها تأثير في القول،

٤٤ - ٤٣

إهاراً واعتباراً، وإعمالاً وإلغاءً

فلا يلزم من كون العبد مكلفاً أن لا يعرض له حال يمنع

٥٩

اعتبار أقواله ونقض أفعاله

ولا اعتبار بما جرى على اللسان من غير قصد القلب

١١، ١٠، ٤، ٣

(الخطأ، النسيان، الذهول، الإكراه، . . .)

|                     |    |                                                                                                                                  |
|---------------------|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٣، ٣٧، ٢٩، ٢١ - ٢٠ | ٥١ | ولا يلزِم المكلَف أحكام الأقوال حتى يكون عارفاً بمدلولها                                                                         |
| ٥٩                  |    | الحكم لا يتم إلا بعد وجود سببه وانتفاء مانعه                                                                                     |
|                     |    | أقسام الغضب، وما يترتب على كل قسم من نفوذ                                                                                        |
| ٢١ - ٢٠             |    | الطلاق والعقود                                                                                                                   |
| ٤١، ٣٤، ٣٢          |    | الغضب يبطل حكم أقوال الغضبان دون أفعاله                                                                                          |
| ٣٦، ٣٥              |    | الإكراه على الأقوال                                                                                                              |
| ٣٦ - ٣٥             |    | الإكراه على الأفعال ثلاثة أنواع                                                                                                  |
|                     |    | * الفروق (الفقهية) *                                                                                                             |
| ٣٩ - ٣٨             |    | الفرق بين طلاق الهازل والغضبان                                                                                                   |
| ٤٢                  |    | الفرق بين القذف حال الغضب والطلاق حال الغضب                                                                                      |
| ٤٧                  |    | الفرق بين الغضبان والمجنون، في الحجر                                                                                             |
| ٦٠                  |    | الفرق بين زوال البُصْر والعتق عند أصحاب أبي حنيفة                                                                                |
|                     |    | * متفرقات *                                                                                                                      |
|                     |    | * فوائد متعلقة بالأعلام :                                                                                                        |
| ٥٣                  |    | أفْقَهُ التَّابِعِينَ عَلَى الْإِطْلَاقِ : سعيد بن المسيب                                                                        |
| ٥٣                  |    | أفْقَهُ التَّابِعِينَ مِنْ أَصْحَابِ ابْنِ عَبَّاسٍ : طاووس                                                                      |
| ٣٤، ٩               |    | القاuchi إسماعيل بن إسحاق : أَجْلُ الْمَالِكِيَّةِ وَأَفْضَلُهُمْ عَلَى الْإِطْلَاقِ ، وَكَانَ يُقْرَنُ بِالْأَئْمَةِ الْكَبَارِ |

\* الحقائق :

«الإغلاق»

٥٥، ١٧ - ١٦، ٧

٦٤، ٤٦

السكران الذي لا يقع طلاقه

\* الغضب :

٣٩

مرضٌ من الأمراض ، ونظائره منها

٣٤ - ٣٣ ، ٣١ - ٣٠

حرارة الغضب ، وأثره في النفس

من الناس من إذا لم ينفذ غضبه قتله غضبه ، وقصة

٤١

عن العرب في ذلك

٤٠

الغضب اختياري في أوله ، اضطراري في آخره

٤٨

أقسام الناس في الغضب

٣١

عادة خواص الملوك إذا أمر ملوكهم بأشياء وقت غضبهم

٣٧

المشروع للغضبان فعله إذا غضب

\* فوائد منثورة :

٤٤، ٤١، ١٢ - ١١

خطر الدعاء على النفس والأهل

٦٣، ٣٣، ٣٢، ٣٠

وجه الشبه بين المكره والغضبان

١٩

المكره قد يسمى مختاراً من وجه

٣١

إرادة السبب إرادة للمسبب ، وكراحته وبغضه بغض للمسبب

٤٣

فقه الصحابة رضي الله عنهم

الغلط الذي يجري على لسان قارئ القرآن من غير قصد منه

٢٩

لا يؤخذ به

## **فهرس الموضوعات**

|                                        |       |
|----------------------------------------|-------|
| مقدمة المصنف .....                     | ٣     |
| حديث «لا طلاق ولا عناق في إغلاق» ..... | ٤     |
| تفسير الإغلاق .....                    | ١٦، ٦ |
| أدلة عدم وقوع طلاق الغضبان: .....      | ٨     |
| * دلالة الكتاب:                        |       |
| الوجه الأول ..                         | ٨     |
| الوجه الثاني ..                        | ١١    |
| الوجه الثالث ..                        | ١٣    |
| الوجه الرابع ..                        | ١٣    |
| الوجه الخامس ..                        | ١٤    |
| * دلالة السنة:                         |       |
| الوجه الأول ..                         | ١٦    |
| الوجه الثاني ..                        | ٢١    |
| الوجه الثالث ..                        | ٢٣    |
| * آثار الصحابة:                        |       |
| الوجه الأول ..                         | ٢٥    |
| الوجه الثاني ..                        | ٢٦    |

\* الاعتبار وأصول الشريعة:

|                        |    |
|------------------------|----|
| الوجه الأول .....      | ٢٩ |
| الوجه الثاني .....     | ٣٠ |
| الوجه الثالث .....     | ٣١ |
| الوجه الرابع .....     | ٣١ |
| الوجه الخامس .....     | ٣٢ |
| الوجه السادس .....     | ٣٢ |
| الوجه السابع .....     | ٣٣ |
| الوجه الثامن .....     | ٣٧ |
| الوجه التاسع .....     | ٣٨ |
| الوجه العاشر .....     | ٣٩ |
| الوجه الحادي عشر ..... | ٤١ |
| الوجه الثاني عشر ..... | ٤٣ |
| الوجه الثالث عشر ..... | ٤٤ |
| الوجه الرابع عشر ..... | ٤٦ |
| الوجه الخامس عشر ..... | ٤٩ |
| الوجه السادس عشر ..... | ٤٩ |
| الوجه السابع عشر ..... | ٥٠ |
| الوجه الثامن عشر ..... | ٥١ |
| الوجه التاسع عشر ..... | ٥٥ |

|          |                                                              |
|----------|--------------------------------------------------------------|
| ٥٥ ..... | الوجه العشرون                                                |
| ٥٧ ..... | الوجه الحادي والعشرون                                        |
| ٥٧ ..... | الوجه الثاني والعشرون                                        |
| ٥٧ ..... | الوجه الثالث والعشرون                                        |
| ٥٩ ..... | الوجه الرابع والعشرون                                        |
| ٥٩ ..... | الوجه الخامس والعشرون                                        |
| ٦٢ ..... | فصلٌ : وممّا يبيّن أن الغضبان قد يتكلّم في الغضب بما لا يريد |
| ٦٥ ..... | خاتمة الرسالة                                                |



آثار الإمام ابن قيم الجوزية وما لحقها من أعمال  
(٧)

مطبوعات المجمع

فتیا في

# صیغة الحدائق

«الحمد لله، حمدًا يوافي نعمة ويكافئ مزنيده»

تأليف

الإمام أبي عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية

(٦٩١ - ٧٥١)

تحقيق

## عبد الله بن سالم الباطلي

إشراف

بکر بن عبد الله جوزنی

تمويل

مؤسسة سليمان بن عبد العزير الراجحي الخيرية

## دار علم الفوائد

للنشر والتوزيع

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مقدمة التحقيق

«الحمد لله حمدًا دائمًا سرمداً، حمدًا لا يحصيه العدد، ولا يقطعه الأبد، وكما ينبغي لك أن تحمد، وكما أنت له أهل، وكما هو لك علينا حقٌ».

«اللهم ربنا لك الحمد بما خلقتنا، ورزقنا، وهديتنا، وعلمنا، وأنقذنا، وفرجت عننا.. لك الحمد بالإسلام والقرآن، ولك الحمد بالأهل، والمال، والمعافاة.. كيَّت عدونا، وأظهرت أمانتنا، وجمعت فرقتنا، وبسطت رزقنا، وأحسنت معافاتنا، ومن كل ما سألك ربنا أعطيتنا.. فلك الحمد على ذلك حمدًا كثيرًا، لك الحمد بكل نعمة أنعمت بها علينا في قديم أو حديث، أو سر أو علانية، أو خاصة أو عامة، أو حي أو ميت، أو شاهد أو غائب.. لك الحمد حتى ترضى، ولك الحمد إذا رضيت»<sup>(١)</sup>.

اللهم «تم نورُك فهديتَ، فلك الحمد، وعَظُم حلمُك فغفوتَ، فلك الحمد، وبسطت يدك فأعطيتَ، فلك الحمد.. ربنا: وجهك أكرم الوجه، وجاهك أعظم الجاه، وعطيتك أفضل العطية وأهئتها.. تُطاع ربنا - فتشكرُ، وتُعصى - ربنا - فتغفرُ، وتجيب المضرر، وتكشف الضرار، وتشفي السقيم، وتنجي من الكرب، وتغفر الذنب، وتقبل التوبة، ولا

---

(١) هذا من دعاء الحسن البصري رحمه الله، كان يستفتح به حديثه.  
أخرجه ابن أبي الدنيا في (الشகر) رقم ١١، ومن طريقه البهقي في  
(شعب الإيمان) رقم ٤٢٦٦.

يجري بالائِكَ أَحَدٌ، وَلَا يبلغ مِذْهَتَكَ قُولُ قَائِلٍ»<sup>(١)</sup>.

فـ«اللَّهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ حَمْدًا كَثِيرًا خَالِدًا مَعَ خَلْوَدِكَ، وَلَكَ الْحَمْدُ حَمْدًا لَا مُنْتَهِي لَهُ دُونُ عِلْمِكَ، وَلَكَ الْحَمْدُ حَمْدًا لَا مُنْتَهِي لَهُ دُونُ مُشَيْئِتِكَ، وَلَكَ الْحَمْدُ حَمْدًا لَا أَجْرَ لِقَائِلِهِ إِلَّا رِضَاكَ»<sup>(٢)</sup>.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، إمام الحامدين، وعظيم الشاكرين، وحامل لواء الحمد يوم القيمة، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه، وسلم تسليماً كثيراً إلى يوم الدين.

أما بعد :

فإن من أقربِ الْقُرْبَى، وأفضل الفضائل، وأحقُّ الْحَقَّ؛ اشتغالُ العبد

---

(١) روى عن علي - رضي الله عنه - مرفوعاً وموقوفاً :  
فاما المرفوع فآخر جه أبويعلى في مستنه رقم ٤٤٠ ، وسنده ضعيف .  
واما الموقوف فآخر جه :

ابن فضيل الضبي في (الدعاء) رقم ٦٩ ، وابن أبي شيبة في (المصنف)  
رقم ٢٢٩ / ١٠ ، رقم ٩٣٠٦ ، والطبراني في (الدعاء) رقم ٧٣٤ .  
وعزاه المتقي الهندي في (كتن العمال) ٢ / ٦٤٠ رقم ٤٩٦٣ إلى : جعفر  
في (الذكر) ، وأبي القاسم اسماعيل بن محمد بن فضل في أماله .  
وهو حسن - إن شاء الله - بمجموع طرقه .

(٢) أخرجه البيهقي في (شعب الإيمان) رقم ٤٠٧٩ من حديث علي - رضي الله  
عنه - مرفوعاً ، وقال عقبه : «فيه انقطاع بين علي و من دونه ».  
وضعفه الألباني في (ضعف الترغيب والترهيب) رقم ٩٦٨ و ٩٨٢ .  
وآخر جه أبو نعيم في (الحلية) ٨ / ٢٢٣ ومن طريقه الحافظ ابن حجر في  
(نتائج الأفكار) ٣ / ٢٨٩ - ٢٩٠ من قول محمد بن النضر الحارشي .

بالثناء والحمد لذى العلّى والمجد؛ فإنه - سبحانه - أهل لأن يُحمد، وأهل لأن يُشَكَّر ويُثْنَى عليه، وهو - جل جلاله - المحمود على كمال محاسنه، وتمام إحسانه.

و«الحمد» من أحب العبادات إلى الله عز وجل، كما ثبت ذلك في حديث أنس رضي الله عنه: أن النبي ﷺ قال: «وما من شيء أحب إلى الله من الحمد»<sup>(١)</sup>.

وفي حديث جابر بن عبد الله الأنصاري رضي الله عنهم، أن النبي ﷺ قال: «أفضل الذكر (لإله إلا الله)، وأفضل الدعاء (الحمد لله)»<sup>(٢)</sup>.

فلا غَرُورٌ إذن أن يحرص الناس على سؤال أهل العلم عن صيغ الحمد وألفاظها، بل عن أفضلها وأجملها وأكملها؛ لأن ذلك أسعد لحظ المؤمن.

فها هو الحافظ السخاوي<sup>(٣)</sup> يسأل عن ألفاظ الروايات الواردة في جوامع التسبيح، فيذكر ما استحضره من الروايات الواردة في صيغ

---

(١) أخرجه: أبو يعلى في مسنده رقم ٤٢٥٦، والبيهقي في (شعب الإيمان) رقم ٤٠٥٨، وفي (السنن الكبرى) ١٠٤/١٠.

وحسن الألباني في (السلسلة الصحيحة) رقم ١٧٩٥.

(٢) أخرجه: الترمذى رقم ٣٣٨٣، وابن ماجه رقم ٣٨٦٨، والنسائي في (عمل اليوم والليلة) رقم ٨٣١، وابن أبي الدنيا في (الشகر) رقم ١٠٢، وابن حبان رقم ٨٤٦، والحاكم ٤٩٨/١ و٥٠٣ وصححه ووافقه الذهبي، والبيهقي في (شعب الإيمان) رقم ٤٠٦١ وغيرهم.

وحسن الألباني في (صحيح الجامع) رقم ١١٠٤، و(السلسلة الصحيحة) رقم ١٤٩٧.

## الحمد والتسبيح<sup>(١)</sup>.

ويُسأل ابن حجر الهيثمي المكي (٩٧٤) عن قول السراج البليقيني إن أفضل صيغ الحمد «الحمد لله رب العالمين»، فَسَرَدَ أقوال العلماء في أفضل الصيغ، ثم استحسن صيغة لفَّقَها من سائر الأقوال؛ وهي «الحمد لله رب العالمين، حمداً يوافي نعمه، ويكافيء مزيده، كما ينبغي لجلال وجهه، وعظيم سلطانه»!<sup>(٢)</sup>

ولربما يتوجّه السؤال إلى صيغة بعينها للاستفسار عن ثبوتها، أو عما تحمله من المعاني؛ كما هو الحال في السؤال الذي وُجّه إلى الإمام ابن القيم رحمه الله، وأجاب عنه بهذه الفتيا التي بين أيدينا.

### مضمون الفتيا:

السؤال الموجّه إلى الإمام ابن القيم - رحمه الله - يتعلّق بصيغة من صيغ الحمد، هي :

«الحمد لله، حمداً يوافي نعمه، ويكافيء مزيده»؛ عن ثبوتها وصحتها، وهل ما ذكره بعضهم من أنَّ هذه الصيغة هي أفضل الصيغ وأكملها صحيح أم لا؟

فأجاب ببطلان ذلك، وبنفي ثبوت هذه الصيغة من جهتين: من جهة الرواية، ومن جهة الدرایة.

فاما من جهة الرواية فذكر أن هذه الصيغة ليس لها إسناد؛ فضلاً عن

(١) انظر (الأجوبة المرضية) ٣/٩٠٨-٩١١.

(٢) انظر (الفتاوى الكبرى الفقهية) ٤/٢٦٣.

ثبوتها أو صحتها، وإنما هو أثرٌ يرويه أبو نصر التمّار عن آدم عليه السلام، وهذا الأثر لا تقوم به حجّة لانقطاعه.

ثم إنه لم يرد عن أحدٍ من خلق الله المكرمين التلفظ بمثل هذه الصيغة؛ لا الملائكة، ولا النبيين، ولا خيار هذه الأمة وعلى رأسهم صحابة رسول الله ﷺ، وأخذ يطيل في سرد الآيات والأحاديث الواردة في صيغ الحمد، والتي ليس فيها هذه الصيغة المسئول عنها.

وأما من جهة الدراءة فقد يَبَيِّنَ - رحمة الله - أن هذه الصيغة قد تتضمن معنىً فاسدًا.

ووجه ذلك؛ أن هذه الصيغة قد تفيد أن العبد بشكره للنّعْمَ يكون قد أدى ما عليه من حقّ الله تعالى، وهذا فاسدٌ؛ لأنَّه يخالف المستفيض في النصوص الشرعية من أن نِعَمَ الله عز وجل لا يقوم بتمام شكرها أحدٌ، ولا يفي بحقها قول قائلٍ، فمهما أشَنَّ العبد على ربه، وتقدم بين يديه بحمده وشكُره، فحق الله أَعْظَمُ، وإحسانه أَعْمَمُ، ومِنْتَهٌ أَكْرَمُ.

وهذا المعنى الذي ردَّه ابن القيم - رحمة الله - هو المنقول عن جماعةٍ من الأئمة المتقدّمين، أنَّهم رُدُّوه، وفَنَّدوه، وأُبْطَلُوه، ومن ذلك ما قاله الإمام بكر بن عبد الله المزني رحمة الله:

«ما قال عبدٌ قطُّ (الحمد لله) إلا وجبت عليه نعمةٌ بقوله (الحمد لله)، فما جزاء تلك النعمة؟ جزاً لها أن يقول (الحمد لله)، فجاءت نعمةٌ أخرى، فلا تنفذ نعْمَ الله عز وجل»<sup>(١)</sup>.

---

(١) أخرجه: ابن أبي الدنيا في (الشகر) رقم ٧ و٩٨، والبيهقي في (شعب

وقال الجنيد: سمعت السري يقول:

«الشکر نعمةٌ، والشکر على النعمة نعمةٌ، أى إلى أن لا يتناهى الشکر إلى قرارٍ»<sup>(١)</sup>.

وقال طلّقُ بن حبيب رحمه الله:

«إن حقَّ الله أثقلُ من أن يقوم به العباد، وإن نعم الله أكثر من أن يحصيها العباد، ولكن اصْبِحُوا توابين، وامسُوا توابين»<sup>(٢)</sup>.

وأنشد محمود الوراق رحمه الله:

إذا كان شكري نعمة الله نعمة عليٰ له في مثلها يجب الشكر  
وكيف وقوع الشكر إلا بفضلِه  
إذا مَنَ بالسراء عَمَ سُرُورُهَا  
وما منهما إلا له فيه مِنَّةٌ  
وإن طالت الأيام واتصل العمرُ  
وإن مَسَ بالضراء أعقبها الأجرُ  
تضيق بها الأوهام والبرُّ والبحر<sup>(٣)</sup>

قال الحافظ ابن رجب الحنبلي رحمه الله:

«إن الله يحب المحامد، ويرضى عن عبده أن يأكل الأكلة فيحمدُه عليها، ويشرب الشربة فيحمدُه عليها، والثناء بالنعيم، والحمدُ عليها

---

= الإيمان) رقم ٤٠٩٥.

(١) أخرجه البيهقي في (شعب الإيمان) رقم ٤٠٩٦.

(٢) أخرجه البيهقي في (شعب الإيمان) رقم ٤٢٠٤.

(٣) أخرجه: ابن أبي الدنيا في (الشکر) رقم ٨٢، ومن طريقه البيهقي في (شعب الإيمان) رقم ٤٠٩٩.

وشكراً لها عند أهل الجود والكرم أحب إليهم من أموالهم، فهم يبذلونها طلباً للثناء، والله عز وجل أكرم الأكرمين، وأجود الأجوادين، فهو يبذل نعمة عباده، ويطلب منهم الثناء بها، وذكرها، والحمد عليها، ويرضى منهم بذلك شكرًا عليها، وإن كان ذلك كله من فضله عليهم، وهو غير محتاج إلى شكرهم، لكنه يحب ذلك من عباده، حيث كان صلاحُ العبد وفلاحه وكماله فيه. ومن فضله أنه نسب الحمد والشكر إليهم، وإن كان من أعظم نعمه عليهم، وهذا كما أنه أعطاهم ما أعطاهم من الأموال، ثم استقرض منهم بعضه، ومدحهم بإعطائه، والكل ملكه، ومن فضله، ولكن كرمه اقتضى ذلك»<sup>(١)</sup>.

فهذا هو خلاصة الفتيا ومحتها، وعين الخلاصة المذكور في هذه الفتيا قد ذكره ابن القيم - رحمه الله - في كتاب آخر له وهو «عدة الصابرين»<sup>(٢)</sup>، وخلص فيه إلى نفس ما خلص إليه هنا في الفتيا مع إيجازٍ شديدٍ.

### وقفة مع الفتيا :

من المعروف عن ابن القيم - رحمه الله - أنه صاحب بسطٍ واستقصاء؛ وذلك لما يتمتع به من سعة اطلاعٍ، وقوة ذاكرة، وسائل ذهنٍ، فقلَّ أن يفارقه الصواب في أجوبته.

وأول ما نقرؤه في مقدمة فتياه عن مسألة الحمد تأصيله لها بنفي وجود سندٍ لهذه الصيغة، وإنما غاية الأمر أنها أثرٌ مرويٌّ عن آدم عليه السلام،

(١) (جامع العلوم والحكم) ٨٢/٢ - ٨٣.

(٢) (عدة الصابرين) ٢٢٨ - ٢٢٩.

وهذا الأثر من غرائب أبي نصر التمّار، ولا يُدرى من أين أخذها!

والحقيقة أن كلامه هذا غاية عدم العلم بوجود السنّد للأثر المروي، ومن المقرر أن عدم العلم ليس علماً بالعدم، إلا أن العبارات الكلية، والقضايا العامة، إذا خرجت من مثل الإمام ابن القيم - رحمه الله - فإن لها حظاً عند العلماء؛ استروا حماً منهم لجلالة علومه، وغزاره معلومه.

وهذا ما حَدَّا بالعلامة السقّاريني - رحمه الله - إلى نقل فتوى ابن القيم - رحمه الله - إقراراً له بتلك النتيجة؛ عندما تكلم عن صيغ الحمد في كتابه المشهور «غذاء الألباب»<sup>(١)</sup>.

ووهنا أمور:

الأول: أن الحافظ ابن حجر - رحمه الله - ذكر أن لهذا الأثر سنداً يرويه ابن الصلاح في أماليه.

وهذا الإسناد عزيز الوجود، وللهذا لما نقل الحافظ ابن حجر حكم ابن الصلاح عليه قال عقبه: «فكانه عشر عليه حتى وصفه»<sup>(٢)</sup>.

والثاني: أن أبو نصر التمّار إنما يرويه عن: محمد بن النضر الحارثي عن آدم عليه السلام، فالآثار ليس من روایة أبي نصر عن آدم عليه السلام كما ذُكر، بل بينهما واسطة.

والثالث: أن الحافظ ابن رجب الحنبلي - رحمه الله - ذكر أن الحديث المسئول عنه قد روي مرفوعاً ومحققاً، واكتفى بذلك ولم

(١) (غذاء الألباب) ١/٢٠.

(٢) (التلخيص الحبير) ٤/٣١٧. ثم ذكر الحافظ ابن حجر أنه وقف عليه بعد ذلك.

يَعْزُّهُمَا<sup>(١)</sup>.

فلعله أراد بالمرفوع ما روي من حديث ابن عمر رضي الله عنهمَا، ولفظه :

«من قال : الحمد لله رب العالمين ، حمدًا كثيرًا طيباً مباركاً فيه ، على كل حال ، حمدًا يوافي نعمه ، ويكافيء مزيده ؛ ثلاث مراتٍ : فتقول الحفظة : ربنا ؛ لا تُحسِنْ كُنْهَ ما قَدَّسَكَ عَبْدُكَ هَذَا وَحْمَدَكَ ، وما ندرى كيف نكتبه ؟ فيوحى الله إليهم أن اكتبوه كما قال ». .

ذكره المنذري في «الترغيب والترهيب» ، وعزاه إلى البخاري في «الضعفاء» ، وبيَّنَ له الألباني في الحكم عليه في «ضعف الترغيب والترهيب»<sup>(٢)</sup> .

وأما الموقوف فلم أقف عليه ، إلا إن أراد به الموقوف على محمد بن النضر الحارثي ! فالله أعلم .

والرابع : أن المعنى الذي قد يدل عليه الأثر «حمدًا يوافي نعمه ، ويكافيء مزيده» ربما يُظَنُّ أنه قد جاء ما يؤيده ، وهو حديث أنس بن مالك رضي الله عنه : أن رسول الله ﷺ قال :

«من قال إذا آوى إلى فراشه : «الحمد لله الذي كفاني ، وأواني ، والحمد لله الذي أطعمني ، وسكناني ، والحمد لله الذي مَنَّ علىي فأفضل» ، فقد حَمِدَ الله بجميع مhammad الخلق كُلَّهِ»<sup>(٣)</sup> .

(١) انظر (جامع العلوم والحكم) ٢ / ٨٣ .

(٢) انظر (ضعف الترغيب والترهيب) ١ / ٤٧٧ - ٤٧٨ رقم ٩٦٢ .

(٣) أخرجه بهذا اللفظ : ابن السنى في (عمل اليوم والليلة) رقم ٧٢٢ ، والحاكم =

والجواب عن ذلك بأن الحديث ليس فيه أن العبد إذا قال هذا الذكر أنه يكون قد قام بحق الله حق القيام، وأنه وفي نعمة الله شكرها، وأتى بما يكفيه ذلك! بل غاية ما يدل عليه أنه أتى بذكر يعدل جميع حمد الحامدين، وهذا من تضعيف الأجر.

ويؤكد ذلك أن حمدا العالمين كلهم لا يفي بحق الله عليهم، ولا يكفيه نعمة لديهم، فإن الله عز وجل ليس لشكره نهاية، كما ليس لعظمته نهاية.

هذا إن سلّمت الزيادة في قوله: «فقد حمدا الله بجميع محامد الخلق كلهم» من الإعال، فإن أصل الحديث في المسند والسنن وغيرها بدون هذه الزيادة! .

#### نسبة الفتيا لابن القيم:

ثم أمور تجعلنا نجزم بنسبة هذه الفتيا لابن القيم رحمة الله، وهي:  
أولاً: أنه قد جاء باسم المؤلف في صدر الفتيا، فقال ناسخ المخطوط:

«أجاب شيخنا الإمام العالم، قدوة المحققين، عمدة المحدثين، شمس الملة والدين: أبو عبدالله محمد بن أبي بكر القيم، تغمده الله برحمته». .

وثانياً: أنه قد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية رحمة الله في أثناء الرسالة في عدة مواضع، وكان يصفه بـ(شيخنا)، وتتلذذ ابن القيم على شيخ الإسلام

---

= في المستدرك ٥٤٥/١ - ٥٤٦ وصححه ووافقه الذهبي، والبيهقي في (شعب الإيمان) رقم ٤٧٢ ، والضياء في (المختار) رقم ١٥٧٤ و ١٥٧٥ .

مشهور جداً.

وثالثاً: أن ابن القيم - رحمة الله - قد حكى خلاصة هذه الفتيا في كتابه الآخر المسمى بـ«عدة الصابرين»، وما ذكره هناك يطابق رأيه تماماً في هذه الفتيا.

قال في «عدة الصابرين»:

«وأما قول بعض الفقهاء: إن من حَلَفَ أن يحمد الله بأفضل أنواع الحمد؛ كان بِرٌّ يمينه أن يقول: (الحمد لله؛ حمداً يوافي نعمه، ويكافيء مزيده)، فهذا ليس بحديث عن رسول الله ﷺ، ولا عن أحدٍ من الصحابة، وإنما هو اسرائيلي عن آدم، وأصح منه: «الحمد لله غير مكفيٌّ، ولا مودعٌ، ولا مستغنى عنه ربنا».

ولا يمكن حَمْدُ العبد وشكُرُه أن يوافي نعمة من نعم الله فضلاً عن موافاته جميع نعمه، ولا يكون فعل العبد وحمده مكافئاً للمزيد، ولكن يُحمل على وجهٍ يصح، وهو: أن الذي يستحقه الله سبحانه من الحمد حمداً يكون موافياً لنعمة، ومكافئاً لمزيده، وإن لم يقدر العبد أن يأتي به، كما إذا قال: «الحمد لله ملء السموات، وملء الأرض، وملء ما بينهما، وملء ما شئت من شيء بعد»، وعدد الرمال والتراب والخصى والقطر، وعدد أنفاس الخلائق، وعدد مخلوق الله، وما هو خالق»، فهذا إخبارٌ عما يستحقه من الحمد، لا عما يقع من العبد من الحمد»<sup>(١)</sup>.

---

(١) (عدة الصابرين) ٢٢٩ - ٢٢٨.

وما ذكره ابن القيم هنا تخرير جيد لمعنى هذه العبارة، وعليه يحمل كلام من استعملها من الأئمة كقول الإمام البهقي رحمة الله وهو يتحدث عن =

ورابعاً: أن لغة الفتيا، ونفَسَ التدوين، وطريقة العرض والاستدلال، ومنهج المناقشة والرد؛ توافق ما تميز به أسلوب ابن القيم - رحمة الله - في صياغة مؤلفاته.

وخامساً: أن العلامة محمد بن أحمد السقاريني الحنبلي (١١٨٨) قد اختصر هذه الفتيا، وضمنها كتابه «غذاء الألباب»، وذكرها في مقدمة الكتاب عند الكلام على مسائل الحمد، وعنوان لها بـ(فائدة)، وصرّح بنسبيتها لابن القيم رحمة الله<sup>(١)</sup>.

النسخ المعتمدة في التحقيق:

تحصّل لنا من هذه الفتيا نسختان:

النسخة الأولى:

نسخة قديمة، ضمن مجموع يحمل رقم (١١٧٤٠ بـ)، محفوظ في ليدن، منها صورة في مركز الملك فیصل للبحوث والدراسات الإسلامية بالرياض، وعنه حصلنا على صورة من المخطوط، وعدد صفحاتها أربع صفحات، وهذا المجموع غير مرقم.

والنسخة ليس عليها تاريخ النسخ، ولا اسم الناشر، وخطها يشبه

---

نعمة الله عليه بأن يجعل لكتابه «السنن الكبرى» المكانة العالية عند العلماء، فقال: «ووقع كتاب السنن إلى الشيخ الإمام أبي محمد عبدالله بن يوسف الجويني - والد إمام الحرمين - بعدما أنفق على تحصيله شيئاً كثيراً، فارتضاه وشكر سعى فيه، فالحمد لله على هذه النعمة حمداً يوازيها، وعلى سائر نعمته حمداً يكافيها».

(معرفة السنن والأثار) ١/١٤٢ بتصرف يسير.

(١) انظر (غذاء الألباب) ١/٢٠.

خطوط القرن الثامن الهجري، وهو قليل الإعجام، وتتدخل فيه الكلمات أحياناً، والنسخة مقروءةً ومصححةً، ولا أستبعد أن يكون ناسخها أحد تلاميذ المؤلف، والله أعلم.

ويعيّب هذه النسخة أنها ناقصة، فالموجود منها يمثل نصف الفتيا تماماً، ولو لا ذلك لجعلتها أصلاً في التحقيق، وقد رممت لها بالحرف (أ).

#### النسخة الثانية :

نسخة حديثة كاملة محفوظة في مكتبة الملك فهد بالرياض تحمل الرقم ٦٧٢/٨٦، وخطها نسخي واضح، ولم يُذكر فيها اسم ناسخها، ولا النسخة التي نقل منها، وقيد تاريخ نسخها في آخرها بعام ١٣٣٨، وعدد صفحاتها ثلاثة عشرة صفحة.

وبالنسخة بعض التصويبات التي كُتبت في الهاشم، وقد رممت لها بالحرف (ب).

#### عنوان المخطوط :

كلا النسختين أهملتا من العنوان، ولم ينص على تسميتها أحدٌ من ترجم لابن القيم رحمه الله؛ حتى السفاريني - رحمه الله - لما نقل عنها ما اختصره منها لم يذكر لها عنواناً، وقد لا يكون هذا مستغرباً؛ لأن هذا هو شأن الفتاوى؛ أسئلة ترفع إلى العالم، فيجيب عنها بخطه أو بإملائه، ثم يتركها هملاً من العنوّنة، وتنشر في أيدي الناس على أنها فتياً فلان، لا أنها فتياً بعنوان!

وعند التأمل في المخطوط نرى ما يلي:

١- أن طبيعة المخطوط ينطبق عليه حقيقة الفتيا، فهو استفتاءً من أحد الناس عن مسألة ما، فكان الجواب بهذه الفتيا.

٢- أن الاستفسار كان عن حديث واحد فقط، هذا الحديث يتضمن صيغة واحدة من صيغ الحمد الواردة، فأجاب ابن القيم - رحمه الله - عنه، ثم اتبعه - تكميلًا للجواب - بسوق ما يستحضره من النصوص الشرعية الواردة في صيغ الحمد وألفاظه، فكان حشده لهذه النصوص تبعًا لا أصلًا طلب الكشف عنه في السؤال.

وبالنظر إلى ما ذكرناه، واستئناساً بما جرى عليه العمل في مثل هذه المؤلفات، يحسن بنا أن نعنون لها بـ:

فتيا في صيغة الحمد: «الحمد لله؛ حمداً يوافي نعمه، ويكافيء مزيده»، والله أعلم.

#### طبعات الكتاب:

##### طبع الكتاب مرتين:

الأولى: في دار ابن خزيمة بالرياض، سنة ١٤١٤، بتحقيق: فهد بن عبدالعزيز العسكر، ووضع عنوانه هكذا: (مطالع السعد بكشف موقع الحمد)، ذكر في المقدمة أنه استشرف هذا العنوان من خاتمة الرسالة.

وعنایته بالكتاب ظاهرة، وطبعه هذه أجودطبعتين.

والثانية: في دار العاصمة بالرياض، سنة ١٤١٥، بتحقيق: محمد بن إبراهيم السعران، ووضع عنوانه هكذا: (جواب في صيغ الحمد)، ذكر في المقدمة أن الشيخ بكر أبو زيد - حفظه الله - هو الذي أشار عليه بهذا العنوان.

وكلا المحققين اعتمدوا على نسخة خطية واحدة، وهي النسخة المتأخرة التي كتبت سنة ١٣٣٨، وعملهما جيداً على فوبيت يسير لا يخلو من مثله عمل الحريص، لكنني استفدت من طبعة دار ابن خزيمة أكثر، ولهمما فضل السبق، والله يتقبل منها صالحاً العمل.

منهجي في التحقيق:

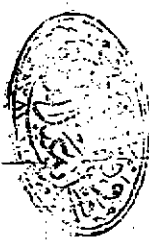
- ١ - قمت بنسخ المخطوط، ثم قابلته على أصله، مراعياً الرسم الإمامي الحديث.
  - ٢ - اختار من النسختين ما أراه - فيما يغلب على ظني - أقرب للصواب، وقد أضيف حرفأ أو كلمة لا يستقيم الكلام بدونه وأضعه بين معکوفتين [ ].
  - ٣ - فرقّرت الكلام، وراعيت علامات الترقيم.
  - ٤ - خرجت الآيات والأحاديث والآثار، فأما الأحاديث فإن كانت في الصحيحين أو أحدهما اقتصرت عليه، وما كان في غيرهما خرجته من مصادره الأصلية، ثم أنقل كلام أهل الشأن في تصحيحه وتضعيفه.
  - ٥ - ترجمت للأعلام، وعلقت على مواطن مما يقتضيه المقام.
  - ٦ - بيّنت بعض معاني الغريب بما يكشف عن المراد.
  - ٧ - أقمت قوائم الفهارس على التفصيل: فهرس الآيات، والأحاديث، والآثار، والأعلام، والكتب، والمواضيع.
- هذا؛ وأسأل الله العلي العظيم جلّ قدرته أن يهدينا للتي هي أقوم، بالتي هي أحسن، إنه بكل جميل كفيل، وهو حسبنا ونعم الوكيل.



حرم النبي صلى الله عليه وسلم ما زعن انه كان ينحر النبي صلى الله عليه وسلم اذ اقر بالطعام باسم الله فلذا  
 فزع من طعامه قال لهم اطعمتني ويفيت واعيته واقيته وهدى واصحته ملائكة سعاد على ما اتي  
 واستاده صحيح وروى ابو داود في الشتر من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص النبي صلى الله عليه  
 وسلم ابراهيم يقول في الطعام اذا فتح الحجرة الذي من علىنا وهذا او الذي اشرفت عينه فاردا  
 وظل يرثى انانا وذكر الحجارة التي اهل الناس من الا شفاء الممتحن عن عبد الله بن عمرو  
 قال علمنا ابو السعيل صاحب حديث الحجارة التي اهل الناس من شفائه وفتحت له وجوه الناس  
 وشرى رأسيت نافر عبد الله فلما اضله ومر على صدره قال يا رب ادع عبد الله وآشهد  
 ان هذا الحجر ينحي الدهون ببر والارحام ازانية كان يعلم رقى ما ياما اللذ اشفي العيون  
 حتى ينحى القوارير وقولوا احوالكم تدركوا وشروع النبي صلى الله عليه وسلم في كل موضع  
 او اداء الرثوة عن كل كسر وعنة صلبيها فاما زمانكم فلما ينزل حال الحجارة على ما يطال  
 به وفضلني على كل قدر من طلاقه لم يصبه ذلك اليأس اول المرور حسر حسر وبروك حسر  
 وشروع النبي صلى الله عليه وسلم في العام المخلص لان يقول مارواه ابو هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم  
 قوله من لغدرا معاذ من لغدرا حعم من حملته سعاد الله لهم وجعل اشد اذالم لا اسلام استعمل  
 واسوب الكاذب اعصر لسانه في حملته دلالا على اقرب مدار حربته حسن صحيح (١) المأذن

آخر الموجود من النسخة (١)

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ



مجمع  
المخطوطات

ما تقول السادسة العلامة الذين رضي السعدهم أجمعين في يجعلين تباحثاً في  
الحادي عشر المدحور وفي الحمد لله مدحه يوا في نعمه وبها في مزيدة فقال الآخر  
لما يليل هذا الحديث الربي سبحانه وتعالى يقول إن تقدروا نعمت الله لا  
تحصوها و قد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم انه كان يقول لا أحصي شناوة  
عليك انت كما انتي على نفسك فقال له راوي الحديث الاول منه لم يعا فرق  
على هذا الحديث نفس حار وجاهل فعل هذا الحديث الاول الذي رواه في  
الحمد لله مدحه يوا في نعمه وبها في مزيدة الصيحة ام لا ومن الصيب من الرجالين  
وليس بالقول مثابين افتوكنا ماجودين رحمة الله اصحاب

شيخنا الامام العالم شمس الدين محمد ابن ابي بكر الحنبلي الحمد لله هذا الحديث  
ليس في الصحيحين ولا في احد هما ولا يعرف في شيء منه كتب الحديث المتمدة  
ولادمه اسناد معروفة وانما يروى عن ابو نصر التمار عن ادم ابو البشر لا يدري  
كم بين ابو نصر وادم الا الله تعالى قال ابو نصر قال ادم يا رب شفلتني بك  
يدري شيئا من جماع الحمد والتشبيح فاوحي الله اليه يا ادم اذا صحيت قتلني لانا  
و اذا اسيت قتل ثلاثا ثم الحمد لله رب العالمين حمدك يا في نعمه وبها في مزيدة  
فذاك صحاح الحمد والتشبيح فهو ادور والا ابو نصر التمار عن ضمير ولادمه مثل  
السد عليه علم لما قاتلت روایته لانتطاع الحديث فيما بينه وبين رسول المرسل اليه عليه  
علم فكيف برؤايته عن ادم وقد ظن طلاقه فقررت الناس ان هذا الخبر به هنا اللفظ  
اكل حمد لله ربها وافضلها واجمعه لتنوع الحمد وبنوا على هذا مسألة فقهية  
فقالوا مسألة لوحظ انما ليحدث امر بصحاح الحمد واجل المأمور فطربيقة

الصفحة الأولى من النسخة (ب)

أهل النار في مسنده باب شبيبة عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سرور وينسر  
 غرائب فقال يا أبا هريرة ما الذي تغرس أقاتل غرائبا قال الراديك على غرائب خير منه  
 هذه سجات الله والحمد لله ولد الله إلا الله والمأكتر تغرس بكل واحدة شجرة في الجنة  
 وفي سنت ابن ماجموعة عن أبي الدرداء قال قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم عليك  
 بسبعين الدار والحمد لله ولد الله إلا الله والمأكتر فانها يعني تحط المخالب كما تحط الشجرة ور  
 قهار في الترمذى عن ابن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم قال لقيت إبراهيم عليه  
 أسمى رباني فقال يا محمد أقر أمتك السلام وأخبرهم أن الجنة طيبة التربة عذبة الماء  
 وإنها في دنان وان غراسها بسجات الله والحمد لله والأمر والسرور قال الترمذى  
 حدث حسن والذى حضوره تحييد النبي صلى الله عليه وسلم في الجامع المظالم كخطبة الجمعة  
 وخطبة في الجماعة البخورة وخطبة الحاجة الحمد لله وستعيشه وستتفقره ونشهد  
 بالله من شرور انسنا من يهدى الله ضلاله له ومه نضل فلا هادئ له ونشهد بالله  
 الله إلا الله ونشهد ان محمد عبد الله ورسوله وفيها كلها اشهد بالنظر الافراد وستعيشه  
 بالنظر الجميع ونحوه وستتفقره بالنظر الجميع فقال شيخ الاسلام ابن القاسم ابن تيمية قوس  
 الدروج لما كان العبد قد يستغفر له ويستعيشه ولغيره كحسن لنظر الجميع في ذكر  
 ولما الشهادة لله بالوحدانية ورسول بالرسالة فلابنها عملا احدى عيادة ولامتنقلا  
 بوجه منه الوجوه ولا تتعلق شهادة الانسان بشهادة غيره و المشهود لا يتشهد  
 الا عن نفسه هذا معنى كلامه فهذه جملة الواقع المحمد في كلام الله ورسوله واصحابه  
 والملائكة قد جعلت عليك عرائسها جلت علىك نفاسها فلو كان المحمد يشـ  
 المسئل عنه افضلها واجلها واجمعها كاظنة الفلان لكان واسطة عقدها في النظم  
 وأكثرها استعمال في حمد ذي الجلال والذكر من فاعلاته بما صدره عنها نفسه وحمد وبها  
 الذين اصطفى حمدًا عليها بماركاضيه كما يحب بنريا ويرضى وصلى سعلى سيدنا محمد النبي لامي  
 والروحانيون <sup>لهم حمد لك</sup>



آثار الإمام ابن قيم الجوزية وما حلقها من أعمال  
(٧)

مطبوعات المجمع

فتىـا في

# صيغة الكلام

«الحمد لله، حمدًاً يُوازي نعمة ويكافئ مَنْيَدَه»

تأليف

الإمام أبي عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية

(٦٩١ - ٧٥١)

تحقيق

## عبد الله بن سالم البطاطي

إشراف

## بـكـرـ بـنـ عـبـدـ الـلـهـ وـزـنـيـ

تمويل

مؤسسة سليمان بن عبد العزير الراجحي الخيرية

## ذرا عـالـمـ الفـقـيـهـ

للنشر والتوزيع

بسم الله الرحمن الرحيم

وبه نستعين، وعليه نتوكل<sup>(١)</sup>

ما يقول السادة العلماء أئمة الدين<sup>(٢)</sup> - رضي الله عنهم أجمعين - في  
رجلين تباحثا في الحديث المروي في: «الحمد لله، حمداً يوافي نعمه،  
ويكافيء مزيده»، فقال الآخر لقائل هذا الحديث: الربُّ سبحانه وتعالى  
يقول: ﴿وَإِنْ تَعْدُوا نَعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصِنُوهَا﴾ [إبراهيم/٣٤]، وقد ثبت عن النبي  
ﷺ أنه كان يقول: «لا أحصي ثناء عليك، أنت كما أثنيت على نفسك»<sup>(٣)</sup>.  
فقال له راوي الحديث الأول: من لم يوافق على هذا الحديث تيئنُ،  
وحمارٌ، وجاهلٌ!

فهل هذا الحديث الأول الذي رواه في «الحمد لله، حمداً يوافي نعمه،  
ويكافيء مزيده» في<sup>(٤)</sup> الصحيح أم لا؟ ومن المصيبة من الرجلين؟ وليسط  
القول مثابين، أفتونا مأجورين رحمكم الله.

أجاب شيخنا الإمام العالم، قدوة المحققين، عمدة المحدثين، شمس  
الملة والدين: أبو عبدالله محمد بن أبي بكر القاسم، تغمده الله برحمته<sup>(٥)</sup>:

(١) ساقط من أ.

(٢) في ب: الدين، بدل: أئمة الدين.

(٣) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الصلاة، باب : ما يقال في الركوع  
والسجود، رقم (٤٨٦).

(٤) ساقط من ب.

(٥) من قوله: قدوة المحققين إلى تغمده الله برحمته، ساقط من ب، وبدلًا منه:

الحمد لله، هذا الحديث ليس في الصحيحين ولا في أحدهما، ولا يُعرف في شيء من كتب الحديث المعتمدة، ولا له إسنادًا يُعرف<sup>(١)</sup>، وإنما يُروى عن أبي نصر التمّار<sup>(٢)</sup>، عن آدم أبي البشر<sup>(٣)</sup>،

شمس الدين محمد بن أبي بكر الحنبلي.  
(١) في بـ: معروف.

(٢) ذكر الحافظ ابن حجر أن ابن الصلاح ذكر له إسناداً، وحدث به في أمالله من طريق: أبي نعيم عبدالمulk بن الحسن، عن خاله يعقوب بن إسحاق - وهو أبو عوانة الإسفرايني صاحب الصحيح - قال: حدثنا أبوبن إسحاق بن سافري، حدثنا أبو نصر التمّار، عن محمد بن النضر الحارثي قال: فذكره... قال الحافظ عقيبه: ورجاله ثقات، لكن محمد بن النضر لم يكن صاحب حديث، ولم يجيء عنه شيء مسند، وقد روى عنه من كلامه جماعة منهم: عبد الله بن المبارك، وعبد الرحمن بن مهدي... إلى أن قال: ولعله بلغه هذا الأثر عن بعض الإسرائيليات، والله أعلم. اهـ.  
(نتائج الأفكار) ٢٨٩/٣، ٢٩٠، و(التلخيص) ٤/٣١٧.

(٣) هو عبدالمulk بن عبد العزيز بن عبدالمulk القشيري، النسوي - من أهل نسا بخراسان -، التمّار - يفتح المثنة الفوقيه وتشديد الميم - نسبة إلى بيع التمر... ولد سنة ١٣٧، وسكن بغداد، كان إماماً، زاهداً، عابداً، ورعاً. وفاته أبو حاتم، وأبو داود، والنسائي وغيرهم، ذهب بصره آخر عمره، وتوفي سنة ٢٢٨ ببغداد رحمه الله.

انظر (طبقات ابن سعد) ٣٤٠/٧، و(الأنساب) ٣٦/٣، و(تهذيب الكمال) ١٨ - ٣٥٨، والسير للذهبي ٥٧١/١٠ - ٥٧٤.

(٤) إنما يرويه أبو نصر التمّار، عن محمد بن النضر الحارثي، عن آدم عليه السلام، كما ذكر ابن الصلاح، والنحوبي، وابن حجر وغيرهم.  
انظر (شرح مشكل الوسيط) لابن الصلاح ٢٤٧/٧، و(الأذكار) ١٧٠، و(التلخيص) ٤/٣١٧، و(نتائج الأفكار) ٢٨٩/٣.

و<sup>(١)</sup> لا يَدْرِي كم بين آدم وأبِي نصر إِلَّا اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ.

قال أبو نصر : قال آدم :

(يا رب ! شَغَلْتَنِي بِكَسْبِ يَدِي ، فَعَلِمْتَنِي<sup>(٢)</sup> شَيْئاً مِنْ مَجَامِعِ الْحَمْدِ وَالْتَّسْبِيحِ ، فَأَوْحَى اللَّهُ إِلَيْهِ : يَا آدَمُ ؛ إِذَا أَصْبَحْتَ فَقْلَ ثَلَاثَةً ، وَإِذَا أَمْسَيْتَ فَقْلَ ثَلَاثَةً : الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ، حَمْداً يَوْفَى نِعْمَهُ ، وَيَكْافِيْهُ مَزِيدَهُ ، فَذَلِكَ مَجَامِعُ الْحَمْدِ وَالْتَّسْبِيحِ).

فهذا لو رواه أبو نصر التمّار عن سيد ولد آدم عليه السلام لما قُبِّلت روایته ؟  
لانقطاع الحديث فيما بينه وبين رسول الله ، فكيف بروايته له<sup>(٣)</sup> عن آدم !<sup>(٤)</sup>

وقد ظن طائفة من الناس أن هذا الحديث بهذا اللفظ أَكْمَلُ حَمْدِ حُمَدَ اللَّهُ بِهِ ، وَأَفْضَلُهُ ، وَأَجْمَعُهُ لِأَنَّوْاعَ الْمُحَامِدِ<sup>(٥)</sup> ، وَبَنَوَا عَلَى هَذَا مَسْأَلَةً فَقَهْيَةً فَقَالُوا :

مسألة : لو حلف إنسانٌ لِيَحْمَدَ اللَّهَ بِمَجَامِعِ الْحَمْدِ<sup>(٦)</sup> ، وأجلٌ

(١) الرواوى ساقط من ب.

(٢) ساقط من ب.

(٣) ساقط من ب.

(٤) وقال ابن الصلاح عن إسناده: ضعيف الإسناد، غير متصل (شرح مشكل الوسيط) ٧/٢٤٧.

وقال ابن الملقن: غريب. (خلاصة البدر المنير) ٢/٤١٥ رقم ٢٨٠٢.

وقال ابن حجر: معضل. (التلخيص) ٤/٣١٧.

(٥) في ب: الحمد.

(٦) في أ: المحامد.

المحامد، فطريقه [ب/١] في بَرَّ يمينه أن يقول: الحمد لله، حمداً يوافي نعمه، ويكافيء<sup>(١)</sup> مزيده<sup>(٢)</sup>.

قالوا: ومعنى (يوافي نعمه) أي يلاقيها، فتحصل النعم معه.

(ويكافيء)<sup>(٣)</sup> - مهموز - أي يساوي مزيد<sup>(٤)</sup> نعمه.

والمعنى أنه يقوم بشكر<sup>(٥)</sup> مزاد من النعم والإحسان<sup>(٦)</sup>.

---

(١) في أ: وكافي.

(٢) هذه المسألة مشهورة عند فقهاء الشافعية، ويدركونها في كتاب الأيمان. والقول بأن أفضل صيغ الحمد «الحمد لله حمداً يوافي نعمه، ويكافيء مزيده» هو قول المتأخرین من شافعية خراسان كـ: القاضي الحسين، والمتولي، وإمام الحرمين، والغزالی وغيرهم، وذكر ابن حجر الهیتمی أنه المعتمد في المذهب.

لکن قال ابن الصلاح: وفيه نظر! وذلك لأن الحديث الذي بنوا عليه هذه المسألة لم يثبت، ولهذا قال النووي: ما لهذه المسألة دليل يعتمد.

انظر (الوسیط) للغزالی ٢٤٧/٧، ومعه (شرح مشكل الوسیط) لابن الصلاح، و(روضۃ الطالبین) للنووی ٥٨/٨، و(نتائج الأفکار) لابن حجر ٢٨٨/٣، و(العباب المحيط) للمذحجي ١٩٩٨/٥، و(الفتاوى الكبرى الفقهية) للهیتمی ٤/٢٦٣.

(٣) في أ: وكافي.

(٤) في بـ: مزيده.

(٥) في بـ: يشكر.

(٦) هذا شرح النووی للحديث كما في (الأذکار) ١٧٠، و(روضۃ الطالبین) ٥٨/٨، و(المثورات في عيون المسائل المهمات) ٦٥، وانظر (شرح مشكل الوسیط) لابن الصلاح ٢٤٧/٧.

والمعروف من الحمد الذي حَمَدَ اللَّهُ بِنَفْسِهِ، وَحَمَدَهُ بِرَسُولِهِ ﷺ،  
وسادات العارفين بحمده من أمته ليس فيه هذا اللفظ أَبْتَهَ، كقوله تعالى:  
**﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۝ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ۝ مَلِكُ يَوْمٍ**  
**الَّذِينَ ۝﴾** [الفاتحة/ ۲ - ۴].

وقوله: **﴿فَقُطِعَ دَأْبُرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَلَحِمْدُ لَهُوَ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾** [الأعراف/ ۴۵].  
**﴿وَقُضِيَ بَيْنَهُمْ بِالْحَقِّ وَقِيلَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾** [الزمر/ ۷۵].

وقوله حكاية عن الحامدين<sup>(۱)</sup> من عباده أنهم<sup>(۲)</sup> قالوا: **﴿وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلَّهِ**  
**الَّذِي هَدَنَا لِهَذَا وَمَا كَانَ لِهِنَّتِي لَوْلَا أَنْ هَدَنَا اللَّهُ﴾** [الأعراف/ ۴۳].

وقوله تعالى في حمدِهِ لنفسه الذي أمر رسوله ﷺ أن يحمدَهُ: **﴿وَقُلِ**  
**الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَخْدُ ولَدًا وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلِيٌّ مِنَ الدُّنْدُلِ وَكَبَرُوا**  
**تَكْبِيرًا﴾** [الإسراء/ ۱۱۱]، فهذا حمده الذي<sup>(۳)</sup> ارتضاه لنفسه، وأمر رسوله  
 أن يحمدَهُ به.

وقال تعالى حامداً لنفسه: **﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَلْ لَهُ**  
**عِوْجَانًا ۝ فَيَسِّرْ بِأَسَاسًا شَدِيدًا مِنْ لَدُنْهُ وَبَشِّرَ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ**  
**الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنًا﴾** [الكهف/ ۱ - ۲].

قال: **﴿قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلِّمْ عَلَىٰ عِبَادِهِ الَّذِينَ أَصْطَفَيْتَ﴾** [النمل/ ۵۹].

وقال: **﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي الْآخِرَةِ**

(۱) في ب: الحامدين.

(۲) في ب: أنه.

(۳) في ب زيادة: أَنْزَلَهُ عَلَى عَبْدِهِ.

**وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَيْرُ** ﴿١﴾ [سيا / ١].

وقال : «**الْحَمْدُ لِلّٰهِ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَكِّةَ رُسُلًا أُولَئِنَّ أَجْيَحَةً مُّشَنِّعَةً وَثَلَاثَ وَرْبَعَ يُرِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللّٰهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ**» ﴿فاطر / ١﴾.

وقال : «**وَهُوَ اللّٰهُ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الْحَمْدُ فِي الْأُولَى وَالآخِرَةِ وَلَهُ الْحُكْمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ**» ﴿القصص / ٧٠﴾.<sup>(١)</sup>

وقال : «**فَسُبْحَانَ اللّٰهِ حِينَ تُمْسُوْنَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ** ﴿٧﴾ **وَلَهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُظَهِّرُونَ** ﴿٨﴾ [الروم / ١٧ - ١٨].<sup>(٢)</sup>

وقال : «**يُسَبِّحُ اللّٰهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ**» [التغابن / ١].

وقال عن أهل الجنة<sup>(٣)</sup> : «**وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعَدَهُ وَأَوْرَثَنَا الْأَرْضَ نَبْتَوْا مِنَ الْجَنَّةِ حَتَّىٰ شَاءَ فَعَمِّلَ أَجْرَ الْعَمَلِينَ**» [آل عمران / ٧٤].

«**وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا الْحَزَنَ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ**» [فاطر / ٣٤].

فهذا حمده لنفسه الذي أنزله في كتابه، [ب/٢] وعلمه لعباده، وأخبر عن أهل جنته به، وهو أجل<sup>(٤)</sup> من كل حمدٍ وأفضلٍ وأجمل.

(١) في أتوقف عند لفظ (الآخرة) ثم قال: إلى آخر الآية.

(٢) لم تذكر الآية الأولى في أ.

(٣) ساقط من ب.

(٤) في ب: أكد.

فكيف <sup>(١)</sup> يَبْرُرُ الحالف [١١] في يمينه بالعدول عنه <sup>(٢)</sup> إلى لفظ لم يَحْمِدْ  
به نفسه، ولا <sup>(٣)</sup> ثبت عن رسوله ﷺ ولا عن سادات العارفين من أمتة.

والنبي ﷺ كان إذا حمد الله في الأوقات التي <sup>(٤)</sup> يتأكد فيها الحمد <sup>(٥)</sup> لم يكن يذكر هذا الحمد أَلْبَتَه، كما في حمد الخطبة، والحمد الذي يستفتح به الأمور، وكما في تشهد الحاجة، وكما في الحمد عقب الطعام والشراب، واللباس، والخروج من الخلاء، والحمد عند رؤية ما يسره وما لا يسره.

فروى البخاري في صحيحه عن أبي أمامة: أن النبي ﷺ كان إذا رفع مائذته قال: «الحمد لله، حمدًا كثيرًا طيباً مباركاً فيه، غير مكفي» <sup>(٦)</sup>، ولا مودع، ولا مُسْتَغْنِي <sup>(٧)</sup> عنه [ربنا] <sup>(٨)</sup>.

وفي لفظ آخر في هذا الحديث:

كان إذا فرغ من طعامه قال: «الحمد لله الذي كفانا، وآوانا، غير

(١) الفاء ساقطة من ب (كيف).

(٢) ساقطة من ب.

(٣) ساقطة من أ.

(٤) في ب: الذي.

(٥) في ب: الحمد لله.

(٦) في أ زِيادة: عنه.

(٧) في أ: يُسْتَغْنَ.

(٨) صحيح البخاري، كتاب الأطعمة، باب: ما يقول إذا فرغ من طعامه، رقم ٥٤٥٨.  
وكلمة (حمدًا) ليست في البخاري وإنما عند أبي داود (٣٨٤٩)،  
والترمذى (٣٤٥٦)، وابن ماجة (٣٣٤٧).

وكلمة (ربنا) ساقطة من المخطوط فاستدركتها من صحيح البخاري، وقد  
شرحها المصنف كما سيأتي ص ١٧.

مكفيٌّ، ولا مكفور»<sup>(١)</sup>.

فلو كان قوله (الحمد لله، حمدًا يوافي نعمه، ويكافيء مزيده) أجلَّ من هذا الحمد وأفضل وأكمل لاختاره وعدل إليه؛ فإنه لم يكن يختار إلا أفضل الأمور وأجلَّها وأعلاها.

وسأله شيخنا عن قوله: (غير مكفيٌّ)، فقال: المخلوق إذا أنعم عليك بنعمةً أمكنكَ أن تجاريها بالجزاء أو بالثناء، والله عز وجل لا يمكن أحدُ من العباد أن يكافيه على إنعمته أبداً، فإن ذلك الشكر من نعمه أيضاً، أو نحو هذا من الكلام<sup>(٢)</sup>.

فأين هذا من قوله في الحديث المروي عن آدم: (حمدًا يوافي نعمه، ويكافيء مزيده)<sup>(٣)</sup>.

وقولهم إن معناه: يلاقي نعمه فتحصل مع الحمد؛ لأنهم أخذوه من قولهم: واقيت<sup>(٤)</sup> فلاناً بمكان كذا وكذا، إذا لقيته فيه، ووافاني: إذا لقيتني، والمعنى على هذا: يلتقي حمده بنعمه ويكون معها.

(١) صحيح البخاري - في نفس الموضع السابق - رقم ٥٤٥٩.  
وفيه «وأروانا» بدل «وأوانا»، وذكر الحافظ ابن حجر في الفتح ٤٩٤/٩  
أن «وأوانا» وقعت في رواية ابن السكن عن الفربيري، فلعل ابن القيم نقل منها.

(٢) وهذا المعنى مروي عن جماعة من السلف، انظر (الشகر) لابن أبي الدنيا رقم ٩٨٧ و ٨٢٩، و (شعب الإيمان) للبيهقي ٣٥٥/٨ - ٣٥٦.

(٣) في أ: وكافيٌ.

(٤) في ب: واقيت.

وهذا ليس فيه كبير أمر، ولا فيه أن الحمد سبب النعم وحالبها<sup>(١)</sup>، وإنما فيه اقتراحه بها، وملاقاته لها اتفاقاً، ومعلوم أن النعم يلاقيها من الأمور الاتفاقية [ب/٣] ما لا يكون سبباً في حصولها، فليس بين هذا الحديث وبين النعم ارتباط يربط أحدهما بالآخر، بل فيه مجرد الموافاة والملاقاة التي هي أعمّ من الاتفاقية والسببية.

وكذلك قولهم (يكافيء مزيده) أي يكون كفواً لمزيده، ويقوم بشكر مازاده الله<sup>(٢)</sup> من النعم والإحسان.

وهذا يحتمل معنى صحيحاً، ومعنىً فاسداً:

فإن أُريد به أن حمْدَ اللَّهِ والثناء عليه وذكره أجمل وأفضل من النعم التي أنعم بها على العبد من رزقه وعافيته وصحته والتواتر عليه في دنياه؛ فهذا حقٌ يشهد له قوله ﷺ: «ما أنعم اللَّهُ على عبدٍ بنعمٍ فقال: الحمد لله، إلا كان ما أُعطي أفضل مما أخذ» رواه ابن ماجة<sup>(٣)</sup>، فإن حمْدَ لولي النعم<sup>(٤)</sup> نعمٌ أخرى هي أفضل وأنفع له، وأجدى<sup>(٥)</sup> عائدٌ من النعمة العاجلة، فإن أفضل

(١) في ب: أن سبب الحمد النعم وحالها.

(٢) في أ: مازاد الله.

(٣) السنن برقم ٣٨٧٣، وأخرجه: ابن السنى في (عمل اليوم والليلة) رقم ٣٥٦، والطبراني في (الأوسط) ٢١١/٢ رقم ١٣٧٩، وفي (الدعاء) رقم ١٧٢٧، والبيهقي في (شعب الإيمان) رقم ٤٠٩١، وغيرهم، وله شواهد.

وحسن البوصيري في (مصابح الزجاجة) ١٩٢/٣، والسيوطى في (الدر المنشور) ٣٤/١، والألبانى في (الضعيفة) رقم ٢٠١١، وصححه في (صحيح الجامع) رقم ٥٥٦٣.

(٤) في ب: الحمد.

(٥) في أ: وأجد.

النّعْمَ وَأَجْلَّهَا عَلَى الْإِطْلَاقِ نِعْمَةٌ مُعْرِفَتِهِ تَعَالَى وَحَمْدِهِ وَطَاعَتِهِ.

وَإِنْ أُرِيدَ أَنَّ فَعْلَ الْعَبْدِ يَكُونُ كَفُواً لِنِعْمَ اللَّهِ<sup>(۱)</sup> وَمُسَاوِيًّا لَهَا؛ بِحِيثِ  
يَكُونُ الْعَبْدُ<sup>(۲)</sup> مُكافِئًا لِلنِّعْمَ<sup>(۳)</sup> عَلَيْهِ، وَمَاقَمَ بِهِ مِنَ الْحَمْدِ ثَمَنًا لِنِعْمَهُ<sup>(۴)</sup>،  
وَقِيَامًا مِنْهُ بِشَكْرِ مَا أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ بِهِ<sup>(۵)</sup>، وَتَوْفِيقَةً لَهُ؛ فَهَذَا مِنْ أَمْحَلِ الْمُحَالِ.

فَإِنَّ الْعَبْدَ لَوْ أَقْدَرَهُ اللَّهُ عَلَى عِبَادَةِ الثَّقَلَيْنِ لَمْ يَقْمِ بِشَكْرِ أَدْنَى نِعْمَةٍ عَلَيْهِ؛  
بَلِ الْأَمْرِ كَمَا رَوَى الْإِمَامُ أَحْمَدُ فِي كِتَابِ (الزَّهْدِ) :

حَدَثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنَ، قَالَ حَدَثَنَا الرَّبِيعُ بْنُ صَبِيحٍ، عَنْ الْحَسْنِ قَالَ: قَالَ  
دَاؤِدُ:

«إِلَهِي<sup>(۶)</sup>؛ لَوْ أَنْ لَكُلَّ شَعْرَةً مِنِّي لِسَانِي يُسْبِحَانَكَ اللَّيلَ وَالنَّهَارَ وَالدَّهْرَ  
كُلَّهُ مَا قَضَيْتُ حَقَّ نِعْمَةٍ وَاحِدَةٍ»<sup>(۷)</sup>.

قَالَ الْإِمَامُ أَحْمَدُ:

وَحَدَثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنَ، قَالَ حَدَثَنَا جَابِرُ بْنُ يَزِيدٍ<sup>(۸)</sup>، عَنْ الْمُغَيْرَةِ بْنِ

(۱) لفظ الجلالة غير موجود في ب.

(۲) ساقط من ب.

(۳) في أ و ب: للنعم، والصواب ما أثبتته.

(۴) في أ: ثمن للنعم، وفي قيام ...

(۵) ساقط من أ.

(۶) في ب: النبي!

(۷) (الزَّهْدِ) رقم ۳۶۱، وأخرجه ابن أبي الدنيا في (الشَّكْرِ) رقم ۲۵، ومن طرقه البيهقي في (شعب الإيمان) ۸ / رقم ۴۲۵۹، وإسناده منقطع.  
ولفظة (واحدة) ليست في الزهد.

(۸) في ب: زيد.

عتيبة<sup>(١)</sup> قال :

«لما أنزل الله على داود ﴿أَعْصَمْلُوا إِلَّا دَاؤِدَ شَكْرًا وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِي أَشَكُور﴾ [سأ/ ١٣] قال : ياربٌ، كيف أطيق شكرك<sup>(٢)</sup> وأنت الذي تنعم عليَّ، ثم ترزقني على النعمة الشكر، ثم تزيدني نعمةً بعد نعمة، فالنعمة منك ياربٌ، والشكر منك، فكيف أطيق شكرك ! قال : الآن عرفتني يا داود»<sup>(٣)</sup>.

فمن ذا الذي يقوم بشكر ربه الذي يستحقه سبحانه، فضلاً عن أن يكافيه .

ومن هنا يُعرف قدر الحمد الذي [٢/٢] صحَّ عن رسول الله ﷺ من قوله : «غير مكفي ، ولا مودع ، ولا مستغنٍ عنه ربنا» ، وفضله على الحديث المُسؤول عنه .

---

(١) في أ: المغيرة عن عتبة . وفي ب: المغيرة بن عتبة . والصواب ما أثبته كما في (شعب الإيمان) للبيهقي ٨ / رقم ٤١٠٠ . والمغيرة بن عتبة بن التهامس العجلي ، قاضي الكوفة ، له ترجمة في : (الجرح والتعديل) ٨ / ٢٢٧ ، و(التاريخ الكبير) ٧ / ٣٢٢ وقد تصحف فيه إلى : المغيرة بن عيينة بن عباس ! ، و(الإكمال) ٦ / ١٢٣ ، و(المؤتلف والمختلف) للدارقطني ٣ / ١٦٠٨ ، و(توضيح المشتبه) ٦ / ١٧٠ . وذكره ابن حبان في (الثقات) ٧ / ٤٦٥ ، وسكت عنه ، وتصحف «عتيبة» إلى : عتبة .

(٢) في ب: شكرأ .

(٣) أخرجه: أحمد في (الزهد) ٦٩ - ٧٠ ، ومن طريقه البيهقي في (شعب الإيمان) ٨ / رقم ٤١٠٠ ، وعزاه السيوطي إلى ابن المنذر (الدر المثور) ٥ / ٤٣٠ ، وإسناده ضعيف .

ونحن نشرح الحديث ثم نعود إلى المقصود، فنقول<sup>(١)</sup> وبالله التوفيق:  
روي قوله [ب/٤] «غير مكفي» بوجهين: بالهمز و عدمه.

وَخُطِّتْ رَوَايَةُ الْهَمْزِ، فَإِنَّهُ اسْمٌ مَفْعُولٌ؛ إِمَّا<sup>(٢)</sup> مِنَ الْكَفَايَةِ، فَوَجْهُهُ: غَيْرُ مَكْفِيٍ كَمَرْمِيٍ وَمَقْضِيٍّ، أَوْ مِنَ الْمَكَافَةِ، فَالْمَفْعُولُ مِنْهُ (مَكَافَا)<sup>(٣)</sup> كَمُرَامَا منْ رَامَا، وَ(مُسَاعَا) مِنْ سَاعَا.

أو من كفأتُ الإناء - بالهمز -: إذا أقبلته ، فالمعنى منه (مكفوء) ك(مقوء) من قرأْتُ<sup>(٤)</sup> .

أو من كفاه يكفيه، فمفعوله (مكْفِي)، كـ(مَرْمِي) من رميٌ.

والصواب أنه بغير الهمز.

ثم <sup>(٥)</sup> اختَلَفْ : هل ذلك وصفُ الطعام وعائدٌ عليه <sup>(٦)</sup> ، أو <sup>(٧)</sup> هو حال  
من اسم الله فيكون وصفاً له <sup>(٨)</sup> في المعنى ؟ على قولين :

(١) هي أ: فقوله.

(٢) ساقط من بـ.

(٣) في بـ: مكفا.

(٤) من قوله: (كفاءت الإناء) إلى قوله (قرأتُ ساقط من بـ)، وبدلاً منه: المقوو  
من قرأ!

(٥) في ب بالواو.

(٦) (عليه) ساقط من أ، و(عائد) مكررة.

(٧) في أيلواو.

(٨) ساقط من بـ.

فقال ابن قرقول<sup>(١)</sup> في (مطالعه)<sup>(٢)</sup>: «المراد بهذا كله الطعام، وإليه يعود الضمير».

قال الحربي<sup>(٣)</sup>: «والمعنى: الإناء المقلوب للاستغناء عنه، كما قال:

(١) هو: إبراهيم بن يوسف بن إبراهيم بن عبدالله بن باديس، أبو إسحاق، المعروف بـ«ابن قرقول» - بضم القافين -، ولد بالمرية من بلاد الأندلس سنة ٥٠٥، كان إماماً، رحالة، نظاراً، أديباً نحوياً، عارفاً بالحديث ورجاله، تلمذ على القاضي عياض، ورافقه أبو القاسم السهيلي صاحب (الروض الأنف)، توفي بمدينة فاس سنة ٥٦٩، رحمه الله.

انظر: (وفيات الأعيان) ٦٢/١، و(سير أعلام النبلاء) ٥٢٠/٢٠، و(الواقي بالوفيات) ٦١٧١.

(٢) اسمه «مطالع الأنوار على صحاح الآثار»، صنفه في فتح ما استغلق من كتاب الموطأ والبخاري ومسلم، وبيان مبهم اللغة وغريب الحديث، ومشى فيه على نسق «مشارق الأنوار» لشيخه القاضي عياض، فلخصه وزاد فيه، واستدرك عليه، فضبيطه وجوده وأنقنه، فصار كما قال الذبيhi: غيره الفوائد.

(السير) ٥٢٠/٢٠. وشكك بعضهم في نسبة الكتاب إليه! فقيل إنه اخترع كتاب شيخه! وانظر الجواب عن هذا في (الأجوبة المرضية) للسخاوي ٧٥٩/٢ - ٧٦١.

(٣) في أ: الجرجاني، وفي ب: الحدلبي، والصواب ما أثبته كما في (مشارق الأنوار) للقاضي عياض ٣٤٥/١، و(الأذكار) للنووي ٣٤٠.

والحربي هو: الإمام الحافظ إبراهيم بن إسحاق بن إبراهيم، أبو إسحاق الحربي - نسبة إلى محلّة كبيرة في بغداد -، ولد سنة ١٩٨، كان زاهداً فقيهاً محدثاً أديباً، لازم الإمام أحمد عشرين سنة، وبه تخرّج، صنف «غريب الحديث» وغيره كثير، توفي في بغداد سنة ٢٨٥ رحمه الله.

انظر: (طبقات الحنابلة) ٨٦/١، و(سير أعلام النبلاء) ٣٥٦/١٣.

غير مستغنٍ<sup>(۱)</sup> عنه، و(غير مكفور): غير مجوحود<sup>(۲)</sup> نعمة الله فيه، بل مشكور غير مستور<sup>(۳)</sup> الاعتراف بها، والحمد عليها».

والقول الثاني: أن ذلك عائدٌ إلى الله سبحانه وتعالى».

قال: «وذهب الخطابي<sup>(۴)</sup> إلى أن المراد بهذا الدعاء كله الباري تعالى، وأن الضمير يعود إليه، وأن معنى قوله: «غير مكفي» أي أنه يطعم ولا يُطْعَم، كأنه ه هنا من الكفاية»<sup>(۵)</sup>.

إلى هذا ذهب غيره في تفسير هذا الحرف، أي<sup>(۶)</sup> أنه تعالى مستغنٍ عن معينٍ وظاهريٍّ.

قال: «ومعنى<sup>(۷)</sup> قوله: (ولا مودع): أي غير متrocك الطلب إليه،

(۱) في ب: مستغناً.

(۲) في ب: محوية!.

(۳) كتب فوق «مستور» بين السطرين في ب: لعله مستوفاً! ولا مكان لها.

(۴) الإمام العلامة أبو سليمان حَمْدَنْ بن محمد بن إبراهيم الخطابي، ولد في بُشت - من بلاد كابل في أفغانستان - سنة ۳۱۹، كان علماً في التفسير والحديث والأصول واللغة، وأول من صنف في الجدل من الفقهاء، أخذ عن الأشعري علم الكلام، وأخذ عنه الأشعري علم الفقه، توفي ببشت سنة ۳۸۶، وقيل ۳۸۸ رحمه الله.

انظر (الأنساب) للسمعاني ۱۵۸/۵، و(وفيات الأعيان) ۲۱۴/۲، والسير

للذهبي ۲۳/۱۷.

(۵) انظر (أعلام الحديث) للخطابي ۲۰۵۶/۳، و(معالم السنن) ۱۸۷/۴.

(۶) ساقط من ب.

(۷) ساقط من أ.

والرغبة له<sup>(١)</sup>، وهو معنى المستغنى عنه.

ويتنصب (ربنا) - على هذا - بالاختصاص والمدح، أو بالنداء<sup>(٢)</sup> كأنه قال : ياربنا اسمع حمدنا ودعائنا.

ومن رفع : قَطْعٌ، وجعله خبراً، كأنه قال : ذلك ربنا، أو أنت ربنا.

ويصح فيه الكسر على البدل من الاسم في قوله (الحمد لله)، انتهى كلامه<sup>(٣)</sup>.

وفيه قول ثالث : أن يكون قوله (غير مكفي، ولا موعظ) صفة<sup>(٤)</sup> للحمد، كأنه قال : حمداً كثيراً غير مكفيٍ ولا موعظٍ ولا مستغنٍ عن هذا الحمد.

وقوله «ولا موعظ» أي غير متروك، وعلى هذا القول فيكون قوله (غير مكفي) معناه : غير مصروفٍ ومقلوبٍ عن جهته كما يُكْفَأُ الإناء، بل هو حمدٌ على وجهه الذي يستحقه ولِيُّ الحمد وأهلهُ ويليق به، ولا ينبغي لسواه.

وأما إعراب (ربنا) فبالوجوه الثلاثة، والأحسن في رفعه أن يكون خبراً

---

(١) ساقط من ب.

(٢) في ب : تأكيداً.

(٣) هذا النقل بتمامه ذكره النووي في (الأذكار) ٣٤٠، وانظر (مشارق الأنوار) للقاضي عياض ٣٤٥/١، و(فتح الباري) ٤٩٣/٩ - ٤٩٤، و(الآداب الشرعية) لابن مفلح ٢٠٥/٣.

(٤) ساقط من ب.

(٥) ساقط من ب.

مقدّماً، [ب/٥] مبتدأه قوله «ولا مستغنى<sup>(١)</sup> عنه».  
 والأحسن في جرّة<sup>(٢)</sup> أن يكون بدلاً من الضمير المجرور في (عنه).  
 والأحسن في نصيحة أن يكون على المدح صفة لاسم الله تعالى.  
 وسمعتُ شيخنا تقي الدين ابن تيمية - قدس الله روحه - <sup>(٣)</sup> يقول في  
 معنى هذا الحديث :  
 المخلوقُ إذا أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْكَ بِنْعَمَةً أَمْكَنَكَ أَنْ تَكَافَئَهُ، وَنَعَمُهُ لَا تَدُومُ  
 عَلَيْكَ، بَلْ لَابِدُ أَنْ <sup>(٤)</sup> تُوَدِّعَكَ وَيَقْطَعُهَا عَنْكَ، وَيُمْكِنُكَ أَنْ تَسْتَغْنِيَ عَنْهُ،  
 وَاللَّهُ عَزُوجَلُ لَا يَمْكُنُ أَنْ تَكَافَئَهُ عَلَى نَعْمَهُ، إِذَا أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْكَ أَدَمَ نَعْمَهُ، فَإِنَّهُ  
 هُوَ أَغْنَى وَأَفْنَى، وَلَا يُسْتَغْنِي عَنْهُ طَرْفَةَ عَيْنٍ، هَذَا مَعْنَى <sup>(٥)</sup> كَلَامِهِ.

والمقصود ذكر الحمد الذي كان النبي ﷺ يحمد ربّه <sup>(٦)</sup> في مواطن  
 الحمد .

وعن أبي سعيد الخدري : أن النبي ﷺ كان إذا فرغ من طعامه قال :  
 «الحمد لله الذي أطعمنا ، وسقانا<sup>(٧)</sup> ، وجعلنا مسلمين» رواه أبو داود

(١) في أ: يستغنى .

(٢) في أ: خبره .

(٣) ساقط من أ: تقي الدين ابن تيمية قدس الله روحه .

(٤) ساقط من ب .

(٥) ساقط من ب .

(٦) ساقط من أ .

(٧) في ب: وأسقانا .

وغيره<sup>(١)</sup>.

وعن أبي أيوب قال: كان النبي ﷺ إذا أكل أو شرب قال: «الحمد لله الذي أطعم وسقى، وسوانحه، وجعل له مخرجاً» رواه أبو داود والنسائي<sup>(٢)</sup>، وإسناده صحيح<sup>(٣)</sup>.

وفي السنن أيضاً عن معاذ بنأنس قال: قال رسول الله ﷺ: «من أكل طعاماً فقال: الحمد لله الذي أطعمني<sup>(٤)</sup> هذا من غير حُولٍ مني ولا قوّة؛ عُفِرَ له ما تقدم من ذنبه» وقال الترمذى: حديث حسن<sup>(٥)</sup>.

---

(١) أخرجه: أبو داود رقم ٣٨٥٠، والترمذى رقم ٣٤٥٧، وابن ماجة رقم ٣٣٤٦، وأحمد ٣٢/٣ ٩٨، والنسائى في (الكبرى) رقم ١٠٠٤٧ و ١٠٤٨ و ١٠٠٤٩، وغيرهم.

قال الذهبي: غريب منكر. (ميزان الاعتدال) ١/٢٢٨، وضعفه الألبانى (ضعيف الترمذى) رقم ٦٨١.

(٢) أخرجه: أبو داود رقم ٣٨٥١، والنسائى في (الكبرى) رقم ٦٨٦٧ و ١٠٠٤٤ و ٤٠٨٢، وابن حبان رقم ٥٢٢٠، والطبرانى في (المعجم الكبير) ٤/٤ رقم ٤٠٨٢ والبىهقى في (الدعوات الكبير) رقم ٤٥٥، وغيرهم. وصححه: النوى (الأذكار) ٣٤١، والحافظ ابن حجر كما في (الفتوحات الربانية) لابن علان ٥/٢٣٠، والألبانى (الصحيحة) رقم ٧٠٥ و ٢٠٦١.

(٣) ساقط من ب.

(٤) في ب: أطعمنا.

(٥) أخرجه: الترمذى رقم ٣٤٥٨، وأبو داود رقم ٤٠٢٣، وابن ماجة رقم ٣٣٤٨، وأحمد ٤٣٩/٣، وأبو يعلى رقم ١٤٨٨، والحاكم ٥٠٧/١ رقم ١٩١٣ و ٤/١٩٢ رقم ٧٤٨٦ وصححه.

وحسنة الحافظ ابن حجر في (معرفة الخصال المكفرة) ٧٤ - ٧٥ =

وفي سنن النسائي عن عبد الرحمن بن جبير، أنه حدثه<sup>(١)</sup> رجلٌ [٣١] خدَّم النبيَّ ثمانينَ سنتينِ، أنه كان يسمع النبيَّ إذا فُرِّجَ إِلَيْهِ الطَّعَامُ<sup>(٢)</sup> يقول<sup>(٣)</sup>: «بِسْمِ اللَّهِ»، فإذا فرغ من طعامه قال: «اللَّهُمَّ أَطْعَمْتَنِي، وَسَقَيْتَنِي، وَأَغْنَيْتَنِي، وَأَقْنَيْتَنِي، وَهَدَيْتَنِي، وَاجْتَبَيْتَنِي<sup>(٤)</sup>، فَلَكَ الْحَمْدُ عَلَى مَا أَعْطَيْتَنِي<sup>(٥)</sup>» وإن سببه صحيح:

وروى أبو داود في السنن من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص، عن النبيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنه كان يقول في الطعام إذا فرغ: «الحمد لله الذي مَنَّ علينا وَهَدَانَا، وَالذِي أَشْبَعَنَا وَأَرْوَانَا، وَكُلَّ الْإِحْسَانِ آتَانَا»<sup>(٦)</sup>.

= والألباني (الإرواء) رقم ١٩٨٩.

(١) ساقط من ب.

(٢) في ب: طعاماً.

(٣) ساقط من أ.

(٤) في ب: وأحياناً، وهو لفظ أحمد، وابن السندي، وأبي الشيخ الأصبهاني كما في التخريج التالي.

(٥) أخرجه: النسائي في (الكتابي) رقم ٦٨٧١، وأحمد ٤٦٢، و٣٧٥ / ٥٠ و ٣٧٥، وابن السندي في (عمل اليوم والليلة) رقم ٤٦٦، وأبو الشيخ الأصبهاني في (أخلاق النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) رقم ٦٩٤، وأبو نعيم في (معرفة الصحابة) رقم ٣٦٧٨.

وصححه الحافظ في (الفتح) ٩ / ٤٩٤، والألباني (الصحيح) رقم ٧١.

(٦) عبارة: (وكُلَّ الْإِحْسَانِ آتَانَا) ساقط من ب.

والحديث لم أجده في سنن أبي داود، وإنما أخرجه: الطبراني في (الدعاء) رقم ٨٩٥، وابن السندي في (عمل اليوم والليلة) رقم ٤٦٧، وابن عدي في (الكتابي) ٦ / ٢٢١٢.

وللحديث شواهد، منها:

أ/ حديث عمرو بن مُرَّة قال: كان رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إذا فرغ من طعامه =

وكذلك الحديث الذي رواه أهل السنن بالإسناد الصحيح عن عبد الله بن مسعود قال: علمنا رسول الله ﷺ خطبة الحاجة: «الحمد لله، نستعين به، ونستغفر له، وننفع بالله من شرور أنفسنا، ومن يهدى<sup>(١)</sup> الله فلا مضلّ له، ومن يضلّ فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبده [ب/٦] ورسوله، ﴿وَأَتَقْوُا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا﴾ [ النساء / ١ ] ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقْوُا اللَّهَ حَقَّ تَقْالِيهِ وَلَا مَوْتَنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ شَهِيدُونَ﴾ [آل عمران / ١٠٢] ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقْوُا اللَّهَ وَقُولُوا فَوْلَادُ سَلِيلًا﴾ يُصلح لكم أعمالكم ويعفّر لكم ذُنوبكم ومن يطع الله ورسوله فقد فاز فوزاً عظيماً<sup>(٢)</sup> ﴿الأنفال / ٧١ - ٧٠﴾ .

وشرع النبي ﷺ لمن رأى مبتلى أن يقول ما رواه الترمذى عن أبي

قال: فذكره . . .

قال عنه الحافظ: سنه صحيح، لكنه مرسل. (الفتوحات الربانية) لابن علان ٢٣٧/٥ .

ب/ حدث أبي هريرة رضي الله عنه، أخرجه:  
النسائي (عمل اليوم والليلة) رقم ٣٠١، وابن السنى في (عمل اليوم والليلة) رقم ٤٨٦، وابن أبي الدنيا في (الشكر) رقم ١٥، وابن حبان في صحيحه رقم ٥٢١٩، والطبراني في (الدعاء) رقم ٨٩٦، والحاكم في (المستدرك) ٥٤٦/١ وصححه ووافقه الذهبي، والبيهقي في الشعب رقم ٤٠٧، وغيرهم.

والحديث بمجموع شواهده حسن إن شاء الله.

(١) في أ: يهدى.

(٢) أخرجه: أحمد رقم ٣٧٢٠ و٣٧٢١ و٤١١٥ و٤١١٦، وأبو داود رقم ٢١١٨، والترمذى رقم ١١٠٥ وحسنه، والنسائي ١٠٤/٣ - ١٠٥ رقم ١٤٠٤، وفي (الكبرى) رقم ١٧٢١ و٥٥٠٢ و٥٥٠٣، وابن ماجة رقم ١٩٢٢، وغيرهم.

هريرة؛ عنه<sup>(١)</sup> أَنَّهُ قَالَ :

«الحمد لله الذي عافاني مما ابتلاك به، وفضلني على كثير ممن خلق  
تفضيلاً؛ لم<sup>(٢)</sup> يُصِبْهُ ذلِكَ الْبَلَاءُ» قال الترمذى : حديث حسن<sup>(٣)</sup>  
ويروى<sup>(٤)</sup> نحوه عن عمر<sup>(٥)</sup>.

وشرع النبي<sup>ﷺ</sup> للقائم من المجلس أن يقول ما رواه أبو هريرة عنه

«من جلس في مجلس فكثُر فيه لغطُه، فقال قبل أن يقوم من مجلسه:  
سبحانك اللهم وبحمدك،أشهد أن لا إله إلا أنت، أستغفرك وأتوب إليك؛

(١) في ب: عن النبي.

(٢) في ب: إِلَّا لَمْ . . .

(٣) أخرجه: الترمذى رقم ٣٤٣٢، والبزار (كشف الأستار) رقم ٣١١٨ ،  
والطبرانى (الأوسط) رقم ٤٧٢١ ، و(الصغرى) رقم ٦٧٥ ، وابن عدى (الكامل)  
١٤٦١ و٦/٢٣٧٤ .

وحسنة الهيثمى (مجمع الزوائد) ١٣٨/١٠ ، وصححه الألبانى (صحيح  
الترمذى) رقم ٢٧٢٩ .

وانظر (السلسلة الصحيحة) للألبانى رقم ٦٠٢ و٢٧٣٧ .

(٤) في ب: وروى.

(٥) أخرجه: الطيالسى رقم ١٣ ، وعبد بن حميد (المتتخب) رقم ٣٨ ، والترمذى  
رقم ٣٤٣١ ، والبزار (البحر الزخار) رقم ١٢٤ ، وابن السنى (عمل اليوم  
والليلة) رقم ٣٠٩ ، والطبرانى (الدعاة) رقم ٧٩٧ ، والبيهقي (الدعوات  
الكبير) رقم ٤٩٩ ، وغيرهم.

وحسنة الألبانى (صحيح الترمذى) رقم ٢٧٢٨ .

إلا عُفر له ما كان في مجلسه» قال الترمذى: حديث حسن صحيح<sup>(١)(٢)</sup>.

\*\*\*

---

(١) أخرجه: الترمذى رقم ٣٤٣٣، وأبو داود رقم ٤٨٥٨ ، والنسائى في (ال السنن الكبرى) رقم ١٠١٥٧ وأحمد ٣٦٩ / ٢ و ٤٩٤ ، وغيرهم، وللحديث شواهد كثيرة.

وصححه الحاكم ٥٣٦ / ١ وأقره الذهبي، وكذا صححه في (السير) ٣٣٥ / ٦ ، والحافظ في (الفتح) ١٣ / ٥٥٤ - ٥٥٦ ، والألبانى (صحيح الترمذى) رقم ٢٧٣٠ .

(٢) إلى هنا تنتهي النسخة أ.

## فصلٌ

وشرع بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ للعاطش أن يقول مارواه أبو داود بإسناد صحيح عن أبي هريرة: أن النبي بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ قال:

«إذا عطس أحدكم فليقل: الحمد لله على كل حال، وليرسل أخوه أو صاحبه: يرحمك الله، ويقول هو: يهديكم الله ويصلح بالكم»<sup>(١)</sup>.

وفي جامع الترمذى عن ابن عمر:

أن رجلاً عطس إلى جنبه فقال: الحمد لله، والصلاه<sup>(٢)</sup> والسلام على رسول الله، فقال ابن عمر: وأنا أقول: الحمد لله، والسلام على رسول الله، وليس هكذا علمتنا رسول الله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، علمنا أن نقول: الحمد لله على

---

(١) أخرجه بهذااللفظ: أبو داود رقم ٥٠٣٣، ومن طريقه البهقي في (شعب الإيمان) رقم ٨٨٩١.

وقوله: «على كل حال» زيادة شاذة في حديث أبي هريرة رضي الله عنه، فإن البخاري قد أخرج الحديث في صحيحه رقم ٦٢٢٤ بدونها، وقد نبه الحافظ على ذلك كما في (الفتح) ٦٢٣/١٠.

قال الشيخ الألباني عن رواية أبي داود:

«هذا سند صحيح على شرط الشيفيين، لكن قوله «على كل حال» إشاذة في الحديث» (الإرواء) رقم ٧٨٠.

وهذه الزيادة وإن كانت شاذة في حديث أبي هريرة رضي الله عنه إلا أنها صحت من حديث غيره، والله أعلم.

(٢) هكذا في المخطوط، وفي جميع الأصول بدونها.

كل حال<sup>(١)</sup>.

وكذلك شرع لأمته عند ركوب الدابة ما رواه أهل السنن بالإسناد  
الصحيح عن علي بن ربيعة قال:

شهدت علي بن أبي طالب أتي ببداية ليركبها، فلما وضع رجله في  
الركاب قال: بسم الله، فلما استوى على ظهرها قال: الحمد لله ثلاث  
مرات، ثم قال: الله أكبر ثلاث مرات، ثم قال: سبحانك ظلمت نفسى  
فاغفر لي، إنه لا يغفر الذنب إلا أنت، ثم ضحك فقلت:

يا أمير المؤمنين، [ب/٧] من أي شيء ضحكت؟ قال: رأيت النبي ﷺ  
فعَلَ كما فعلتُ، ثم ضحك، فقلت: يا رسول الله، من أي شيء ضحكت؟  
قال:

«إن ربك سبحانه يعجب من عبده إذا قال: اغفر لي ذنبي، يعلم أنه لا  
يغفر الذنب غيري»<sup>(٢)</sup>.

(١) أخرجه: الترمذى رقم ٢٧٣٨، والحارث بن أبي أسامة فى مسنده (بغية الباحث) رقم ٨٠٧، والحاكم فى المستدرك ٤/٢٦٥ رقم ٧٧٦٥ وصححه ووافقه الذهبي، والبيهقي فى (شعب الإيمان) رقم ٨٨٨٤.  
وصححه الألبانى (الإرواء) ٣/٢٤٥.

(٢) أخرجه: أحمد ٩٧/١ و ١١٥ و ١٢٨، وأبو داود رقم ٢٦٠٢، والترمذى رقم ٣٤٤٦ وقال: «حديث حسن صحيح»، والنسائى (الكبرى) رقم ٨٧٤٨ و ٨٧٤٩، وغيرهم.

وصححه الحاكم على شرط مسلم ٢/٩٩ ووافقه الذهبي.  
قال الحافظ: «رجاله كلهم موثقون من رجال الصحيح، إلا ميسرة وهو ثقة». (الفتوحات الربانية) لابن علان ٥/١٢٥.  
وصححه الألبانى (صحيح الترمذى) رقم ٢٧٤٢.

وروى ابن ماجة في سننه عن عائشة قالت:

كان رسول الله ﷺ إذا رأى ما يحبه قال: «الحمد لله الذي بنعمته تم الصالحات»، وإذا رأى ما يكره قال: «الحمد لله على كل حال».

قال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد<sup>(١)</sup>.

وفي صحيح مسلم عن علي رضي الله عنه قال:

كان رسول الله ﷺ إذا رفع رأسه قال: «سمع الله لمن حمده، ربنا لك الحمد، ملء السموات، وملء الأرض، وملء ما شئت من شيء بعد»<sup>(٢)</sup>

وفيه عن أبي سعيد الخدري:

أن رسول الله ﷺ كان إذا رفع رأسه من الركوع قال:

«[اللهم] ربنا لك الحمد، ملء السموات و[ملء] الأرض، وملء ما شئت من شيء بعد، أهل الثناء والمجد، أحق ما قال العبد، كلنا لك عبد»

(١) أخرجه: ابن ماجة رقم ٣٨٧١، وابن السندي في (عمل اليوم والليلة) رقم ٣٧٩، والطبراني (الدعاء) رقم ١٧٦٩، وفي (الأوسط) رقم ٦٦٥٩ و٦٩٩٥، والحاكم ٤٩٩/١، والبيهقي (شعب الإيمان) رقم ٤٠٦٥، وللحديث شواهد. صححه الحاكم وأقره الذهبي، وقال التنوبي: «استناده جيد» (الأذكار) ٤٥٩، وصححه البوزصيري في (مصباح الزجاجة) ١٩٢/٣. وحسنه الألباني (الصحيح) رقم ٢٦٥.

(٢) صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، رقم ٧٧١، ضمن حديث طويل. وانظر أيضاً رقم ٤٧٦.

اللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِمَا أَحْطَيْتَ، وَلَا مَعْطِيَ لِمَا مَنَعْتَ، وَلَا يَنْفَعُ ذَا الْجَدْدَ مِنْكَ  
الْجَدْدُ<sup>(١)</sup>.

وروى البخاري في صحيحه عن رفاعة بن رافع الرُّرَقِي قال:  
كنا نصلِّي وراء النبي ﷺ، فلما رفع رأسه من الركوع قال:  
«سمع الله لمن حمده» قال رجلٌ وراءه: (ربنا لك الحمد، حمداً كثيراً  
طيباً مباركاً فيه)، فلما انصرف قال: «من المتكلّم؟» قال: أنا، قال: «قد  
رأيْتُ بِسْعَةً وَثَلَاثِينَ مَلَكًا يَبْتَدِرُونَهَا أَيُّهُمْ يَكْتُبُهَا أَوْلَى»<sup>(٢)</sup>.

وفي صحيح البخاري ومسلم عن ابن عباس:  
أن النبي ﷺ كان إذا قام من الليل يصلِّي يقول: «اللَّهُمَّ لِكَ الْحَمْدُ، أَنْتَ  
نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَنْ فِيهِنَّ، وَلَكَ الْحَمْدُ أَنْتَ قَيْوُمُ السَّمَاوَاتِ  
وَالْأَرْضِ وَمَنْ فِيهِنَّ، وَلَكَ الْحَمْدُ أَنْتَ الْحَقُّ، وَوَعْدُكَ حَقٌّ، وَلِقَاؤُكَ حَقٌّ،  
وَالْجَنَّةُ حَقٌّ، وَالنَّارُ حَقٌّ، وَالنَّبِيُّونَ حَقٌّ، ... الحديث<sup>(٣)</sup>.

وفي صحيح مسلم عن عبد الله بن عمر قال:

(١) صحيح مسلم، كتاب الصلاة رقم ٤٧٧، وما بين القوسين ليس من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه.  
وانظر أيضاً رقم ٤٧٨.

(٢) صحيح البخاري، كتاب صفة الصلاة، باب: فضل اللهم ربنا ولد الحمد، رقم ٧٦٦.

(٣) أخرجه: البخاري في التهجد رقم ١٠٦٩، ومسلم في صلاة المسافرين وقصرها رقم ٧٦٩.

يَسِّنَمَا نَحْنُ نَصْلِي مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَالَ رَجُلٌ : (إِنَّ اللَّهَ أَكْبَرَ كَبِيرًا ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ كَثِيرًا ، وَسُبْحَانَ اللَّهِ بَكْرَةً وَأَصْبَلًا) ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ : «مَنْ الْقَائِلُ كَذَا وَكَذَا؟» فَقَالَ الرَّجُلُ مِنَ الْقَوْمِ : أَنَا قَلْتُهَا يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ : «عَجِبْتُ لَهَا، فُتُّحْتَ لَهَا أَبْوَابُ السَّمَاوَاتِ» ، قَالَ ابْنُ عُمَرَ : فَمَا تَرَكْتُهُنَّ مِنْذَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ [ب/٨] يَقُولُهُنَّ<sup>(١)</sup>.

وَفِي السَّنَنِ عَنْ رَفَاعَةَ بْنِ رَافِعٍ قَالَ :

صَلَيْتُ خَلْفَ النَّبِيِّ ﷺ فَعَطَسْتُ، فَقَلَتْ : الْحَمْدُ لِلَّهِ، حَمْدًا كَثِيرًا طَيِّبًا مَبَارِكًا كَمَا يُحِبُّ رَبُّنَا وَيُرِضِّي، فَلَمَّا صَلَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ انْصَرَفَ فَقَالَ : «مَنْ الْمُتَكَلِّمُ فِي الصَّلَاةِ؟» فَلَمْ يُجْبِهِ أَحَدٌ، ثُمَّ قَالَهَا الثَّانِيَةُ : مَنْ الْمُتَكَلِّمُ فِي الصَّلَاةِ؟ فَقَالَ رَفَاعَةُ بْنُ رَافِعٍ : أَنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ : كَيْفَ قَلْتَ؟ قَالَ : قَلْتُ : الْحَمْدُ لِلَّهِ حَمْدًا كَثِيرًا طَيِّبًا مَبَارِكًا كَمَا يُحِبُّ رَبُّنَا وَيُرِضِّي، فَقَالَ : وَالَّذِي نَفْسِي بِيدهِ لَقَدْ ابْتَدَرَهَا بِضَعْفٍ وَثَلَاثُونَ مَلَكًا أَئِيمَّهُمْ يَصْعَدُ بِهَا<sup>(٢)</sup>.

قَالَ التَّرمذِيُّ : حَدِيثُ حَسْنٍ<sup>(٣)</sup>.

(١) صحيح مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة رقم ٦٠١.

(٢) في المخطوط: يصعدها، والتصحیح من الأصول.

(٣) أخرجه: أبو داود رقم ٧٧٣، والترمذی رقم ٤٠٤، والنسائی ١٤٥/٢، وفي (الکبری) رقم ١٠٠٥، والطبرانی (الکبری) رقم ٤٥٣٢، والبیهقی في (السنن الکبری) ٩٦/٢ رقم ٢٦١١.

وأصل الحديث في البخاري كما مرّ قبل قليل.

وَاسْتُشْكِلُ الْحَدِيثُ مِنْ جَهَةِ كُونِ الْقَائِلِ مَبْهَمًا فِي رَوَايَةِ الْبَخَارِيِّ، يَسِّنَمَا هُوَ مَفْسُرٌ فِي رَوَايَةِ السَّنَنِ هُنَّا! وَأَيْضًا كُونَهُ قَوْنَهُ قَالَ عِبَارَتُهُ تِلْكَ بَعْدَ عَطَالِسِهِ كَمَا فِي السَّنَنِ، يَسِّنَمَا لَمْ يُحدَّدْ مَوْضِعَهَا فِي رَوَايَةِ الْبَخَارِيِّ! وَأَجَابَ الْحَافِظَ ابْنَ =

وفي سنن أبي داود عن عامر بن ربيعة قال :

عَطَسْ شَابٌ مِّنَ الْأَنْصَارِ خَلْفَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ فِي الصَّلَاةِ، فَقَالَ: «الْحَمْدُ لِلَّهِ حَمْدًا كَثِيرًا طَيْبًا مِّبَارَكًا فِيهِ، حَتَّى يَرْضَى رَبُّنَا، وَبَعْدَمَا يَرْضَى مِنْ أَمْرِ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ»، فَلَمَّا انْصَرَفَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «مَنْ الْقَاتِلُ الْكَلْمَةِ؟ فَسَكَتَ الشَّابُ، ثُمَّ قَالَ: مَنْ الْقَاتِلُ الْكَلْمَةِ، إِنَّهُ لَمْ يَقُلْ بِأَسَأً؟ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ؛ أَنَا قَاتِلُهَا، لَمْ أُرِدْ بِهَا إِلَّا خَيْرًا، [قال][١]: مَا تَنَاهَتْ دُونَ عَرْشِ الرَّحْمَنِ جَلَّ ذِكْرُهِ»<sup>(٢)</sup>.

وفي مسنـد الإمام أحمد عن وائل بن حـجر قال :

صَلَيْتُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ رَجُلٌ: «الْحَمْدُ لِلَّهِ حَمْدًا كَثِيرًا طَيْبًا مِّبَارَكًا فِيهِ» فَلَمَّا صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «مَنْ الْقَاتِلُ؟ قَالَ الرَّجُلُ: أَنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَمَا أُرِدْتُ إِلَّا الْخَيْرَ، فَقَالَ: لَقَدْ فُتُحَتْ لَهَا أَبْوَابُ السَّمَاوَاتِ، فَلَمْ

---

حجر عن ذلك فقال :

«والجواب: أنه لا تعارض بينهما، بل يحمل على أن عطاسه وقع عند رفع رأس رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ولا مانع أن يكنّ عن نفسه لقصد اخفاء عمله، أو كُنّ عنه لتسیان بعض الرواية لاسمـه، وأما ما عدا ذلك من الإختلاف فلا يتضمن إلا زيادة لعلـ الرواـي اختصرـها» (فتح الباري) ٣٣٤ / ٢.

(١) ساقط من المخطوط، وأثبتـها من الأصولـ.

(٢) أخرجهـ: أبو داود رقمـ ٧٧٤، ومن طريـقهـ البعـويـ فيـ (شرحـ السنـةـ) رقمـ ٧٢٧ـ، وابـنـ السنـيـ (عملـ الـيـومـ والـلـيـلـةـ) رقمـ ٢٦٤ـ، وابـنـ أبيـ عـاصـمـ فيـ (الأـحادـ والمـثـانـيـ) رقمـ ٣٢٥ـ.

وعـزـاهـ الحـافظـ إلىـ الطـبرـانيـ وابـنـ السنـيـ وـقـالـ: بـسـنـدـ لـاـ بـأـسـ بـهـ. (الفـتحـ)

. ٦١٦/١٠

وضـعـفـهـ الأـلبـانـيـ (ضعـيفـ أـبـيـ دـاـودـ) رقمـ ١٦٢ـ.

يُنهنها<sup>(١)</sup> شيء دون العرش»<sup>(٢)</sup>.

وَبَثَتْ عَنْهُ صَلَوةً فِي الصَّحِيفَةِ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ فِي اعْتِدَالِهِ بَعْدِ الرُّكُوعِ فِي صَلَاةِ الْلَّيْلِ «لِرَبِّ الْحَمْدِ، لِرَبِّ الْحَمْدِ»<sup>(٣)</sup>، وَكَانَ قِيَامًا طَوِيلًا.

وشرع لأمته في هذا الموضع وفي غيره أفضلَ الحمد وأكملَه، فلو كان قول القائل (الحمد لله حمداً يوافي نعمه، ويكافيء مزيده) أفضلَ الحمد لكان أولى المواقع به لهذا الموضع وما أشبهه.

فيما سبحانه الله! لا يأتي عنه هذا الحمد الأكمل الأفضل الجامع في موضع واحد أبته، لا قوله، ولا تعليماً، ولا يقوله أحدٌ من الصحابة، ولا

(١) «يَهْنَهَا» يفتح النون، ثم سكون الهاء، ثم نون مكسورة، فهاءً مشددة لإدغام هاء الكلمة في هاء الضمير، هذا لفظ أحمد.

وعند النسائي وابن ماجة والطبراني: «فما نهنهها» بلا إدغام.  
وعند الطيالسي: «فما تناهى».

والمعنى أنه ما معها ولا كفّها شيءٌ عن الوصول إليه. (النهاية) لابن الأثير ١٣٩٥.

(٢) آخرجه: الطيالسي رقم ١١٦، وأحمد ٤/٣١٨، رقم ١٨٨٦٠، والنسائي ٢/١٤٥ - ١٤٦ وفي (الكبرى) رقم ١٠٠٦، وابن ماجة رقم ٣٨٧٠، والطبراني (الكبير) ٢٢/٢٥ - ٢٧، وفي (الدعاء) رقم ٥١٧ - ٥٢٠، وصححه الألباني (صحيح النسائي) رقم ٨٩٣.

(٣) آخرجه: الطيالسي رقم ٤١٦، وأحمد ٣٩٩/٥ رقم ٢٣٣٧٥، وأبو داود رقم ٨٧٤، والترمذى في الشمائل رقم ٢٧٥، والنمسائى ١٩٩/٢ - ٢٠٠ و ٢٣١، وغيرهم من حديث حذيفة رضي الله عنه.  
وأصل الحديث في صحيح مسلم رقم ٧٧٢ دون موضع الشاهد الذي ذكره المؤلف.

يُعرف عنهم في خطبة، ولا تشهد حاجة، ولا عقيب الطعام والشراب، وإنما الذي جاء عنهم حمدٌ هو دونه في الفضيلة والكمال! هذا من المحال.

وكذلك حمد الملائكة له سبحانه كما في صحيح مسلم [ب/٩] عن أبي هريرة رضي الله عنه:

أن النبي ﷺ أتي ليلة أُسرى به بقدح من خمرٍ، وفَدَحَ من لبنٍ، فنظر إليهما، فأخذ اللبن، فقال جبريل عليه السلام: «الحمد لله الذي هداك للفطرة، لو أخذت الخمر عَوْتَ أمتك»<sup>(١)</sup>.

وكذلك حمد الصحابة له سبحانه كما في صحيح البخاري:

أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه لما طُعن أرسل ابنه عبد الله إلى عائشة رضي الله عنها يستأذنها أن يدفن مع صاحبيه، فلما أقبل عبد الله قال عمر: «مالديك؟» قال: «الذي يحب أمير المؤمنين، أذنت»، قال: «الحمد لله، ما كان شيء أَهَمَّ إِلَيَّ من ذلك»<sup>(٢)</sup>.

وروى ابن ماجة في سنته:

أن النبي ﷺ كان إذا خرج من الخلاء قال: «الحمد لله الذي أذهب عن

(١) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الإيمان رقم ١٦٨ بلفظ: «هديت الفطرة، أو أصبت الفطرة...».

والذي ذكره المؤلف إنما هو لفظ البخاري في صحيحه، كتاب التفسير رقم ٤٧٠٩، وكتاب الأشربه رقم ٥٥٧٦.

(٢) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب فضائل الصحابة رقم ٣٧٠٠ ضمن حديث طويل. وانظر الفتح ٧/٧٤.

الأذى وعفاني»<sup>(١)</sup>.

وفي معجم الطبراني عن ابن عمر رضي الله عنهما قال:

كان رسول الله ﷺ إذا خرج [من الخلاء]<sup>(٢)</sup> قال:

«الحمد لله الذي أذاقني لذته، [وأبقي في قوّته]<sup>(٣)</sup>، ودفع عنِي أذاه»<sup>(٤)</sup>.

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه:

أن النبي ﷺ كان إذا استجداً ثوباً سماه باسمه؛ عمامةً، أو قميصاً، أو رداءً، ثم يقول: «اللهم لك الحمد، أنت كسوتني، أسألك خيره، وخير ما

(١) أخرجه: ابن ماجه رقم ٣٠٤ من حديث أنس رضي الله عنه بسند ضعيف. قال البوصيري: «هذا حديث ضعيف، ولا يصح فيه بهذا اللفظ عن النبي ﷺ شيء، وإسماعيل بن مسلم المكي متافق على تضعيفه». (مضباح الزجاجة) ١٢٩/١.

وضعفه: التوسي في (المجموع) ٢/٨٣، والحافظ ابن حجر حيث قال: «رواته ثقات إلا إسماعيل» (نتائج الأفكار) ١/٢١٧، والألباني (الإرواء) رقم ٥٣.

وللحديث شواهد من حديث أبي ذر، وأبي الدرداء، وحذيفة رضي الله عنهم، وانتظر لتخریجها والكلام عليها (نتائج الأفكار) ١/٢١٦ - ٢١٨.

(٢) ساقط من المخطوط، واستدركته من الأصول.

(٣) ساقط من المخطوط، واستدركته من الأصول.

(٤) أخرجه: الطبراني (الدعاء) رقم ٣٧٠، وابن السنى (عمل اليوم والليلة) رقم ٢٦، وغيرهما.

وضعفه الحافظ في (نتائج الأفكار) ١/٢١٩ وذكر له شواهد.

صُنِعَ لَهُ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّهِ وَشَرِّ مَا صُنِعَ لَهُ»<sup>(١)</sup>.

رواية أبو داود والنسائي، وإسناده صحيح.

قال الترمذى : حديث حسن .

وفي الترمذى عن عمر رضي الله عنه قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : «من ليس ثوباً جديداً فقال : الحمد لله الذي كسانى ما أوارى به عورتى ، وأتجمل به في حياتى ، ثم عمد إلى الشوب الذى أخلق فتصدق به ، كان فى حفظ الله ، وفي كنف الله ، وفي سبيل الله<sup>(٢)</sup> ، حبًا ومتناً»<sup>(٣)</sup> .

---

(١) أخرجه : أبو داود رقم ٤٠٢٠ ، والترمذى رقم ١٧٦٧ ، والنسائى فى (ال السنن الكبرى ) رقم ٥٤٢٨ ، وأحمد ١٠٠٦٨ ، وأبي داود ٣٠ / ٥٠ ، وابن حبان رقم ٥٤٢١ ، والطبرانى ( الدعاء ) رقم ٣٩٨ ، وغيرهم .  
وصححه الحاكم ١٩٢ / ٤ ووافقه الذهبي ، والألبانى ( صحيح أبي داود )  
رقم ٣٣٩٣ .

وحسنه الحافظ فى ( نتائج الأفكار ) ١٢٥ / ١ .

(٢) «سبيل الله» كذا فى المخطوط كما هي رواية ابن السنى ، والذى فى الترمذى  
وابن ماجة وغيرهما : «ستر الله» .

(٣) أخرجه : الترمذى رقم ٣٥٦٠ وقال : حديث غريب ، وابن ماجه رقم ٣٦٢٣ ،  
وأحمد ٤٤ / ١ رقم ٣٠٥ ، وابن أبي شيبة ٤٥٣ / ٨ ، و٤٠١ / ١٠ ، وعبد بن  
حميد رقم ١٨ ، وابن السنى رقم ٢٧٣ ، والطبرانى ( الدعاء ) رقم ٣٩٣  
 وغيرهم .

قال الدارقطنى : والحديث غير ثابت . ( العلل ) ٢ / ١٣٨ .

وقال ابن الجوزى : هذا حديث لا يصح . ( العلل المتناهية ) ٢ / ١٩١ .  
وضعفه الألبانى ( الضعيفة ) رقم ٤٦٤٩ .

وفي مسنـد الإمام أـحمد من حـديث مـعاذ بن أـنس ، عن النـبـي ﷺ قال :

«من أـكل طـعاماً فـقال : الـحمد لـله الـذـي أـطـعـمـنـي هـذـا ، وـرـزـقـنـيـهـ منـغـيرـ حولـمـنـيـ وـلـاقـوـةـ ؛ غـفـرـالـلـهـ لـهـ ماـ تـقـدـمـ منـ ذـنـبـهـ . وـمـنـ لـبـسـ ثـوـبـاً فـقال : الـحمدـ لـلـهـ الـذـي كـسـانـيـ هـذـا ، وـرـزـقـنـيـهـ منـغـيرـحـولـمـنـيـ وـلـاقـوـةـ ؛ غـفـرـالـلـهـ لـهـ ماـ تـقـدـمـ منـ ذـنـبـهـ»<sup>(١)</sup> .

وفي جـامـعـ التـرمـذـيـ ، عنـ عـلـيـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ قـالـ :

كانـ أـكـثـرـ دـعـاءـ النـبـي ﷺ يـوـمـ عـرـفـةـ فـيـ المـوـاـفـقـ :

«الـلـهـمـ لـكـ الـحـمدـ ، كـالـذـيـ نـقـولـ ، وـخـيـراًـ مـاـ نـقـولـ ، اللـهـمـ لـكـ صـلـاتـيـ ، وـنـسـكـيـ ، وـمـحـيـاـيـ ، وـمـمـاتـيـ ، إـلـيـكـ مـآـبـيـ»<sup>(٢)</sup> ، وـلـكـ رـبـ تـرـاثـيـ»<sup>(٣)</sup> ، اللـهـمـ إـنـيـ أـعـوذـ بـكـ مـنـ»<sup>(٤)</sup> [بـ/١٠] عـذـابـ الـقـبـرـ ، وـوـسـوـسـةـ الـصـدـرـ ، وـشـتـاتـ الـأـمـرـ ، اللـهـمـ إـنـيـ أـعـوذـ بـكـ مـنـ شـرـ مـاـ تـجـيـءـ بـهـ الرـيـحـ»<sup>(٥)</sup> .

(١) سـبـقـ تـخـرـيـجـهـ صـفـحةـ (٢٠) .

(٢) فـيـ الـمـخـطـوـطـ : مـآلـيـ ، وـالـتـصـحـيـحـ مـنـ الـأـصـوـلـ .

(٣) قـالـ الـمـنـاوـيـ : «(تـرـاثـيـ) بـتـاءـ وـمـثـلـثـةـ : مـاـ يـخـلـفـهـ إـلـيـهـ لـوـرـثـتـهـ مـنـ بـعـدـهـ ، وـتـأـؤـهـ بـدـلـ مـنـ وـاـوـ ، فـبـيـنـ الـمـصـطـفـيـ ﷺ بـهـذـاـ أـنـهـ مـاـ يـورـثـ ، وـأـنـ مـاـ يـخـلـفـهـ غـيـرـهـ لـوـرـثـتـهـ يـخـلـفـهـ هـوـ صـدـقـةـ اللـهـ سـبـحـانـهـ ، وـفـيـ الـخـبـرـ : (إـنـاـ مـاعـشـ الـأـنـبـيـاءـ لـاـ نـورـثـ ، مـاـ تـرـكـنـاهـ فـهـوـ صـدـقـةـ)» .

(فـيـضـ الـقـدـيرـ) ٢/١٣٢ .

(٤) تـكـرـرـتـ (مـنـ) مـرـتـينـ فـيـ الـمـخـطـوـطـ .

(٥) أـخـرـجـهـ : التـرمـذـيـ رـقـمـ ٣٥٢٠ ، وـابـنـ خـرـيـمةـ رـقـمـ ٢٨٤١ ، وـالـمـحـاـمـلـيـ فـيـ (الـدـعـاءـ) رـقـمـ ٦٢ ، وـأـبـوـ نـعـيمـ فـيـ (أـخـبـارـ أـصـبـهـانـ) ١/٢٢١ - ٢٢٢ ، وـالـبـيـهـقـيـ =

وفي أثر آخر معروف : «اللهم لك الحمد كله ، ولك الملك كله ، وبيدك  
الخير كله ، وإليك يرجع الأمر كله ، علانيته وسره ، وأنت أهل الحمد»<sup>(١)</sup> .  
وهذا من أجمع الحمد وأحسنه .

وقد علّم النبي ﷺ أمته الحمد المفرد والمضاعف ، فلم يعلمهم في  
شيء منه هذا الحمد المسئول عنه .

وفي صحيح مسلم عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال : جاء  
أعرابي إلى رسول الله ﷺ فقال : علمني كلاماً أقوله ، قال : «[قل][٢] : لا إله  
إلا الله وحده لا شريك له ، الله أكبر كبيراً ، والحمد لله كثيراً ، وسبحان الله  
رب العالمين ، لا حول ولا قوة إلا بالله العزيز الحكيم» قال : هؤلاء لربِّي ،  
فما لي؟ قال : «قل : اللهم اغفر لي ، وارحمني ، واهدني ، وارزقني»<sup>(٣)</sup> .

شعب الإيمان) رقم ٣٧٧٩ .

قال الترمذى : هذا حديث غريب من هذا الوجه ، وليس إسناده بالقوى .

وضعفه الألبانى (الضعيفة) رقم ٢٩١٨ ، و(ضعف الجامع) رقم ١٢١٤ .

(١) أخرجه : أحمد ٣٩٦ / ٥ رقم ٣٣٣٥٥ ، والطبراني في (الدعاء) رقم ١٧٤٦ من  
حديث حذيفة بن اليمان رضي الله عنه .

وعزاء المنذري في (الترغيب والترهيب) إلى ابن أبي الدنيا في كتاب  
«الذكر» ، وعزاء السيوطي في (الحبائث) إلى محمد بن نصر في كتاب  
«الصلوة» .

وضعفه : المنذري ، والهيثمي (مجمع الزوائد) ٩٦ / ١٠ ، والألبانى  
(ضعف الترغيب والترهيب) ٤٧٨ / ١ رقم ٩٦٣ .

(٢) ساقط من المخطوط ، واستدركته من صحيح مسلم .

(٣) أخرجه مسلم في صحيحه ، كتاب الذكر والدعاء ، رقم ٢٦٩٦ .

وفي السنن عن <sup>(١)</sup> سعد بن أبي وقاص :

أنه دخل مع النبي ﷺ على امرأة بين يديها نوى أو حَصَى تسبيح به،  
فقال :

أُخْبِرُكَ بِمَا هُوَ أَيْسَرُ عَلَيْكَ مِنْ هَذَا وَأَفْضَلُ <sup>(٢)</sup> : سُبْحَانَ اللَّهِ عَدْدُ مَا خَلَقَ  
فِي السَّمَاوَاتِ وَسُبْحَانَ اللَّهِ عَدْدُ مَا خَلَقَ فِي الْأَرْضِ، وَسُبْحَانَ اللَّهِ عَدْدُ مَا بَيْنَ  
ذَلِكَ، وَسُبْحَانَ اللَّهِ عَدْدُ مَا هُوَ خَالِقٌ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ مِثْلُ ذَلِكَ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ مِثْلُ  
ذَلِكَ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مِثْلُ ذَلِكَ، وَلَا حُولَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ مِثْلُ ذَلِكَ <sup>(٣)</sup> .

فلو كان «الحمد لله، حمدًاً يوافي نعمه، ويكافئ مزيده» أفضل من هذا  
لعلمه <sup>(٤)</sup> إيه.

وفي صحيح مسلم عن سمرة بن جندب رضي الله عنه قال : قال رسول  
الله ﷺ :

«أَحَبُّ الْكَلَامِ إِلَى اللَّهِ أَرْبَعٌ» : سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ،

(١) تكررت (عن) مرتين في المخطوط.

(٢) في المخطوط : وفضل.

(٣) أخرجه : أبو داود رقم ١٥٠٠ ، والترمذى رقم ٣٥٦٨ وقال : حسن غريب ،  
وأبو يعلى في مسنده رقم ٧١٠ ، وابن حبان رقم ٨٣٧ ، والطبراني (الدعاء)  
رقم ١٧٣٨ ، والحاكم ٥٤٧/١ وصححه ووافقه الذهبي .  
وحسنة الحافظ في (نتائج الأفكار) ٨١/١ .

وقال الألباني : منكر (ضعيف الترمذى) رقم ٧١٧ ، و(الضعيفة)

١٨٨ - ١٨٩ .

(٤) في المخطوط : لعلمه .

والله أكبر، لا يضرُّ بِأَيْهَنَّ بَدَأَتْ»<sup>(١)</sup>.

ولو كان «الحمد لله، حمداً يوافي نعمه، ويكافيء مزیده» أفضل من هذا لكان أحب إلى الله منه.

وفي صحيح مسلم - أيضاً - عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ:

«لَأَنِّي أَقُولُ: سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ، أَحَبُّ إِلَيَّ مَا طَلَعَتْ عَلَيْهِ الشَّمْسُ»<sup>(٢)</sup>.

وروى إسرائيل، عن أبي سنان، عن أبي صالح، عن أبي سعيد وأبي هريرة قالاً: قال رسول الله ﷺ:

«إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى مِنَ الْكَلَامِ: سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ، فَإِذَا قَالَ الْعَبْدُ: «سُبْحَانَ اللَّهِ» كَتَبَ لَهُ عَشْرَيْنَ حَسَنَةً، أَوْ حَطَّ عَنْهُ عَشْرَيْنَ سَيِّئَةً، فَإِذَا قَالَ: «اللَّهُ أَكْبَرُ» فَمِثْلُ ذَلِكَ، فَإِذَا قَالَ: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ» فَمِثْلُ ذَلِكَ، [ب/١١] وَإِذَا قَالَ: «الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ» مِنْ قَبْلِ نَفْسِهِ كُتُبَتْ لَهُ ثَلَاثُونَ حَسَنَةً، وَحُطَّ عَنْهُ ثَلَاثُونَ سَيِّئَةً»<sup>(٣)</sup>.

(١) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الآداب، رقم ٢١٣٧.

(٢) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الذكر والدعاء، رقم ٢٦٩٥.

(٣) في المخطوط: نفسك، وصوبيه في الهاشم.

(٤) أخرجه: أحمد ٢٠٣/٢ رقم ٨٠١٢، ٣١٠/٢ رقم ٣١٠، ٨٠٩٣، والنسياني في (السنن الكبرى) رقم ١٠٦٠٨، والبزار (كشف الأستار) رقم ٣٠٧٤، والطبراني (الدعاء) رقم ١٦٨١، والحاكم ٥١٢/١ رقم ١٩٢٩ وصححه ووافقه الذهبي.

وفي صحيح مسلم عن أبي مالك الأشعري، عن النبي ﷺ أنه كان يقول:

«الظهور شَطْرُ الإيمان، والحمد لله تملأ الميزان، وسبحان الله والحمد لله» تملآن - أو تملأ - ما بين السماء والأرض، والصلوة نور، والصدقة برهان، والصبر ضياء، والقرآن حجَّةٌ لك أو عليك، كلُّ الناس يغدوا، فبائعٌ نفسه فمويقها، أو مبتاعها فمعتقها»<sup>(١)</sup>.

وقد روى ابن ماجة، والترمذى، من حديث طلحة بن خراش بن عمر، عن جابر بن عبد الله قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول:

«أفضل الذكر: لا إله إلا الله، وأفضل الدعاء: الحمد لله»<sup>(٢)</sup>.

وسئل ابن عيينة عن هذا الحديث، فقيل له: كان «الحمد لله» دعاء؟ فقال: أما سمعت قول أمية بن أبي الصلت لعبد الله بن جدعان يرجو نائله:

---

وقال الهيثمي: رجالهما رجال الصحيح. (مجمع الزوائد) ٨٧/١٠.

وصححه الألبانى (صحيح الجامع) رقم ١٧١٨.

(١) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة، رقم ٢٢٣.

(٢) أخرجه: الترمذى رقم ٣٣٨٣، وابن ماجة رقم ٣٨٦٨، وابن أبي الدنيا في (الشکر) رقم ١٠٢، والنسائي في (السنن الكبرى) رقم ١٠٥٩٩، وابن حبان رقم ٨٤٦، والطبرانى (الدعاء) رقم ١٤٨٣، والبيهقي (شعب الإيمان) رقم ٤٠٦١، وغيرهم.

وصححه الحاكم ٤٩٨/١ ووافقه الذهبي.

وحسنه الحافظ في (نتائج الأفكار) ٦٣/١ - ٦٤.

وحسنه الألبانى (الصحيحة) رقم ١٤٩٧، و(صحيح الجامع) رقم ١١٠٤.

أَذْكُر حاجتِي أَمْ قَدْ كَفَانِي  
 حِبَاوْكَ إِنَّ شِيمَتِكَ الْجِبَاءُ  
 إِذَا أَثْنَى عَلَيْكَ الْمَرْءُ يَوْمًا  
 كَفَاهُ مِنْ تَعْرِضِهِ النَّسَاءُ  
 كَرِيسْمٌ لَا يَغِيَّرُ صَبَاحًٌ  
 عَنِ الْخُلُقِ الْجَمِيلِ وَلَا مَسَاءً<sup>(١)</sup>

فَهَذَا مَخْلوقٌ أَكْتَفَى مِنْ مَخْلوقٍ بِالثَّنَاءِ عَلَيْهِ، فَكَيْفَ بِالْخَالقِ سُبْحَانَهُ؟!

قَلْتُ: الدُّعَاءُ يَرَادُ بِهِ دُعَاءُ الْمَسَأَةِ، وَدُعَاءُ الْعِبَادَةِ، وَالْمُتَشَبِّهُ عَلَى رَبِّهِ  
 بِحَمْدِهِ وَآلَاهِهِ دَاعٌ لَهُ بِالْأَعْتَبَارِيْنِ؛ فَإِنَّهُ طَالُّ مِنْهُ، وَطَالُّ لَهُ، فَهُوَ الدَّاعِيُّ  
 حَقِيقَةً، قَالَ تَعَالَى: ﴿هُوَ الْحَقُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَكَادَ عُوْهُ مُخْلِصِينَ لِهُ الَّذِينَ  
 الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ [غافر / ٦٥].

وَرَوَى ابْنُ ماجَةَ فِي سِنْنَةِ حَدِيثِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ  
 حَدَّثَهُمْ :

«أَنَّ عَبْدًا مِنْ عِبَادِ اللَّهِ قَالَ: يَارَبِّ؛ لَكَ الْحَمْدُ كَمَا يَنْبَغِي لِجَلَالِ  
 وَجْهِكَ، وَلِعَظِيمِ سُلْطَانِكَ، فَعُظِمْتَ بِالْمُلْكَيْنِ، فَلَمْ يَدْرِيَ كَيْفَ يَكْتَبُهَا،  
 فَصَعَدَ إِلَى السَّمَاءِ فَقَالَ: يَارَبِّ؛ إِنَّ عَبْدَكَ قَالَ مَقَالَةً لَا نَدْرِي كَيْفَ نَكْتُبُهَا،  
 قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ - وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا قَالَ عَبْدُهُ -: مَاذَا قَالَ عَبْدِي؟ قَالَ: يَارَبِّ؛  
 إِنَّهُ قَالَ: يَارَبِّ؛ لَكَ الْحَمْدُ كَمَا يَنْبَغِي لِجَلَالِ وَجْهِكَ، وَلِعَظِيمِ سُلْطَانِكَ،  
 فَقَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: اكْتَبْهَا كَمَا قَالَ عَبْدِي حَتَّى يَلْقَانِي فَأَجْزِيهَ بِهَا»<sup>(٢)</sup>.

(١) دِيْوَانُ أُمِيَّةَ بْنِ أَبِي الصَّلَتِ ١٧.

(٢) أَخْرَجَهُ ابْنُ ماجَةَ رَقْمُ ٢٨٦٩، وَالطَّبَرَانِيُّ (الْكَبِيرُ ) ١٣٢٩٧ / ١٢ رَقْمُ ٢٦٤ / ١٢، وَ(الْأَوْسَطُ ) رَقْمُ ٩٢٤٥، وَ(الْدُّعَاءُ ) رَقْمُ ١٧٠٨، وَابْنُ مَرْدُوْيَهُ فِي جُزْءِهِ الَّذِي  
 انتَقَاهُ عَلَى الطَّبَرَانِيِّ رَقْمُ ١٦٩، وَالْبَيْهَقِيُّ (شَعْبُ الإِيمَانَ ) رَقْمُ ٤٠٧٧.

وفي سنن ابن ماجة - أيضاً - من حديث محمد بن ثابت، عن أبي هريرة، أن النبي ﷺ كان يقول:

«الحمد لله على كل حال، أَعُوذ بالله من حال [ب/١٢] أَهْل النَّار»<sup>(١)</sup>.

وفي مسند ابن أبي شيبة، عن أبي هريرة: أن رسول الله ﷺ مَرَّ بِهِ [وهو]<sup>(٢)</sup> يغرسُ غِراساً، فقال:

«يَا أَبَا هِرِيرَةَ؛ مَا الَّذِي تَغْرِسُ؟ قَلْتُ: غِرَاساً، قَالَ: أَلَا أَدْلُكُ عَلَى غِرَاسٍ خَيْرٍ مِّنْ هَذَا؟ سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ، تَغْرِسُ بِكُلِّ وَاحِدَةٍ شَجَرَةً فِي الْجَنَّةِ»<sup>(٣)</sup>.

وفي سنن ابن ماجة، عن أبي الدرداء قال: قال لي رسول الله ﷺ :

---

وعزاه المنذري والبوصيري إلى الإمام أحمد (مصابح الزجاجة)

١٩٠ - ٣

وضعفه الألباني (ضعيف الترغيب والترهيب) ٤٧٧ / ١ رقم ٩٦١.

(١) أخرجه: الترمذى رقم ٣٥٩٩، وابن ماجه رقم ٢٥١ و٣٨٧٢، وابن أبي شيبة ١٣٧٢ / ١٠، وعبد بن حميد رقم ١٤١٧، والبغوي (شرح السنّة) رقم ٢٨١ / ١٠، وغيرهم، وله شاهد من حديث ابن عمر رضي الله عنهما.

وضعفه البوصيري في (مصابح الزجاجة) ١٩٢ / ٣، والألباني (ضعيف ابن ماجة) رقم ٨٣١.

وانظر (السلسلة الصحيحة) ١ / القسم الأول / ٥٣١، رقم ٢٦٥.

(٢) ساقط من المخطوط.

(٣) أخرجه: ابن ماجة رقم ٣٨٧٥، والحاكم ٥١٢ / ١ وصححه ووافقه الذهبي.

وحسن البوصيري في (مصابح الزجاجة) ١٩٣ / ٣.

وصححه الألباني (صحيح ابن ماجة) رقم ٣٠٦٩.

«عليك بـ『سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر』، فإنها - يعني - تحطُّ الخطايا كما تحطُّ الشجرة ورقها»<sup>(١)</sup>.

وفي الترمذى، عن ابن مسعود، عن النبي ﷺ قال:

«لقيت إبراهيم ليلةً أسرى بي، فقال: يا محمد: أَقْرَئِنِي أمتک [مني] السلام، وأخبرهم أن الجنة طيبةُ التربية، عذبةُ الماء، وأنها قيungan، وأن راسها: «سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر»<sup>(٢)</sup>.

قال الترمذى: حديث حسن.

---

(١) أخرجه: ابن ماجه رقم ٣٨٨١ بسند ضعيف.

وله شاهد من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه، أخرجه: الترمذى رقم ٣٥٣٣، والطبرانى في (الدعاء) رقم ١٦٨٨ و١٦٨٩، وأبو نعيم في (الحلية) ٥٥ / ٥.

وضعفه البوصيري في (مصابح الزجاجة) ١٩٤ / ٣، والألبانى (ضعيف ابن ماجه) رقم ٨٣٢، و(ضعف الجامع) رقم ٣٧٥٠.

(٢) أخرجه: الترمذى رقم ٣٤٦٢، ومن طريقه العلائى في (جزء في تفسير الباقيات الصالحات وفضلها) ٥٢، والطبرانى (الكبير) ١٧٣ / ١٠ رقم ١٠٣٦٣، و(الأوسط) رقم ٤١٨٢، و(الصغرى) رقم ٥٣٩، والخطيب البغدادى في (تاریخ بغداد) ٢ / ٢٩٢.

وحسنه بشواهد: الحافظ في (نتائج الأفكار) ١٠٢ / ١ - ١٠٣، والألبانى (الصحيحة) رقم ١٠٥.

وـ«قيغان»: جمع قاع، وهو المكان المستوى الفسيح الواسع في وطأة من الأرض، يعلوه ماء السماء فيمسكنه، ويستوي بناته. (النهاية) لابن الأثير ١٣٢ / ٤ - ١٣٣، والعلائى (جزء في تفسير الباقيات الصالحات وفضلها) ٥٣.

والذي حُفِظَ من تَحْمِيدِ النَّبِيِّ ﷺ في المَجَامِعِ الْعِظَامَ كَـ: خطبة الجمعة، والخطبة في البحـج عند الجمرة، وخطبة الحاجة:

«الحمد لله ، نَحْمَدُهُ ونَسْتَعِينُهُ ، ونَسْتَغْفِرُهُ ، ونَعُوذُ بِاللهِ مِنْ شَرِّ أَنفُسِنَا ،  
مِنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلَا مُضِلٌّ لَهُ ، وَمِنْ يَضْلِلُ فَلَا هَادِي لَهُ ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ،  
وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ»<sup>(١)</sup>.

وفيها كلها «أشهد» بلفظ الإفراد ، و«نستعينه» بلفظ الجمع ، و«نحمد» ،  
ونستغفره» بلفظ الجمع .

فقال شيخ الإسلام أبو العباس ابن تيمية - قدس الله روحه - :

«لَمَا كَانَ الْعَبْدُ قَدْ يَسْتَغْفِرُ لَهُ ، وَيَسْتَعِينُ لَهُ وَلِغَيْرِهِ ؛ حَسْنٌ لِفَظُ الْجَمْعِ  
فِي ذَلِكَ ، وَأَمَّا الشَّهَادَةُ لِلَّهِ بِالْوَحْدَانِيَّةِ ، وَلِرَسُولِهِ بِالرِّسَالَةِ فَلَا يَفْعَلُهَا أَحَدٌ عَنْ  
غَيْرِهِ ، وَلَا تَقْبِلُ الْنِيَابَةُ بِوْجَهٍ مِنَ الْوَجْهِ ، وَلَا تَتَعَلَّقُ شَهَادَةُ الْإِنْسَانِ بِشَهَادَةِ  
غَيْرِهِ ، وَالْمُتَشَهِّدُ لَا يَتَشَهَّدُ إِلَّا عَنْ نَفْسِهِ» ، هَذَا مَعْنَى كَلَامِه<sup>(٢)</sup> .

فهذه جُملَ مَوْاقِعُ الْحَمْدِ فِي كَلَامِ اللهِ ، وَرَسُولِهِ ، وَأَصْحَابِهِ ،  
وَالْمَلَائِكَةِ ، قَدْ جَلَّيْتُ عَلَيْكِ عِرَائِسَهَا ، [وَ]<sup>(٣)</sup> جَلَّيْتُ لَكُ<sup>(٤)</sup> نَفَائِسَهَا ، فَلَوْ  
كَانَ الْحَدِيثُ الْمَسْؤُلُ عَنْهُ أَفْضَلُهَا ، وَأَكْمَلُهَا ، وَأَجْمَعُهَا - كَمَا ظَاهِرُ الظَّانُ -  
لَكَانَ وَاسِطَةً عِقْدِهَا فِي النَّظَامِ ، وَأَكْثَرُهَا اسْتَعْمَالًا فِي حَمْدِ ذِي الْجَلَالِ  
وَالْإِكْرَامِ .

(١) سبق تخریجه صفحـة (٢٢).

(٢) وانظر (تهذيب السنن) ٥٤ / ٣ فقد ذكر كلام شيخ الإسلام هناك أيضاً.

(٣) زيادة يقتضيها الكلام.

(٤) في المخطوط: عليك، وما أثبتـه أصح.

فالحمد لله بمحامده التي<sup>(١)</sup> [حمد]<sup>(٢)</sup> بها نفسه، وحمده بها الذين اصطفى، حمداً طيباً مباركاً فيه كما يحب ربنا ويرضى.

وصلى الله على سيدنا محمد النبي الأمي، وآلـه، وصحبه، وسلم<sup>(٣)</sup>.

---

(١) في المخطوط: الذي، والتوصيب في الهاشم.

(٢) ساقط من المخطوط.

(٣) جاء في نهاية المخطوط من النسخة ب: حُرّ سنـة ١٣٣٨.

## الفهارس العامة

٤٧

فهرس الآيات

٤٩

فهرس الأحاديث

٥٢

فهرس الآثار

٥٣

فهرس الأعلام

٥٦

فهرس الكتب

٥٧

فهرس الموضوعات

## فهرس الآيات

| الآية                                                                                            | رقم الصفحة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ﴿ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾                              | ٤٧         |
| ﴿ مَلِكٌ يَوْمَ الدِّين﴾ [التاخة / ٢ - ٤]                                                        | ٢١         |
| ﴿ أَنْقُوا اللَّهَ حَقَّ تَقْالِيهِ﴾ [آل عمران / ١٠٢]                                            | ٢١         |
| ﴿ وَأَنْقُوا اللَّهَ الَّذِي نَسَأَلَنَا بِهِ وَالْأَرْحَامَ﴾ [النساء / ١]                       | ٧          |
| ﴿ فَطُعِنَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا﴾ [الأنعام / ٤٥]                                  | ٧          |
| ﴿ وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي هَدَنَا لِهَذَا وَمَا كَانُوا لِنَهْتَدِي﴾ [الأعراف / ٤٣]  | ٣          |
| ﴿ وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُخْصُوهَا﴾ [إبراهيم / ٣٤]                                | ٧          |
| ﴿ وَقُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَتَّخِذْ وَلَدًا﴾ [الإسراء / ١١١]                       | ٧          |
| ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَبَ﴾ [الكهف / ١ - ٢]                   | ٧          |
| ﴿ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلِّمْ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ أَصْطَفَيْتَ﴾ [النمل / ٥٩]          | ٨          |
| ﴿ وَهُوَ اللَّهُ إِلَّا إِلَهٌ أَلَّا هُوَ الْحَمْدُ فِي الْأُولَى وَالآخِرَةِ﴾ [القصص / ٧٠]     | ٨          |
| ﴿ فَسُبْحَنَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُوْتَ وَحِينَ تُصْحِحُونَ ﴾ [الروم / ١٧ - ١٨]                    | ٢١         |
| ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ﴾ [الأحزاب / ٧١ - ٧٠] | ٧          |
| ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَمْكُرْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ﴾ [سباء / ١]  | ١٣         |
| ﴿ أَعْمَلُوا إِلَّا دَاؤُدَ شُكْرًا وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِي الشَّكُورُ ﴾ [سباء / ١٣]             | ٨          |
| ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾ [فاطر / ١]                                | ٨          |
| ﴿ وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا الْحَزَنَ ﴾ [فاطر / ٣٤]                    | ٤٧         |

- ٨ ﴿ وَقَالُوا حَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعَدَنَا ﴾ [ الزمر / ٧٤ ]
- ٧ ﴿ وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِالْحَقِّ وَقِيلَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [ الزمر / ٧٥ ]
- ٣٩ ﴿ هُوَ الْحَقُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَكَادُوا يُخْلِصُونَ لَهُ الَّذِينَ ﴾ [ غافر / ٦٥ ]
- ﴿ يُسَيِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ ۚ  
وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [ التغابن / ١ ]

## فهرس الأحاديث

| رقم الصفحة | ال الحديث                                     |
|------------|-----------------------------------------------|
| ٣٦         | أحب الكلام إلى الله أربع.                     |
| ٣٦         | أخبرك بما هو أيسر عليك من هذا.                |
| ٢٤         | إذا عطس أحدكم فليقل.                          |
| ٣٨         | أفضل الذكر «لا إله إلا الله».                 |
| ٢٦         | اللهم ربنا لك الحمد.                          |
| ٣٢         | اللهم لك الحمد أنت كسوتنيه.                   |
| ٣٤         | اللهم لك الحمد كالذى نقول.                    |
| ٣٥         | اللهم لك الحمد كله ، ولك الملك كله.           |
| ٣٧         | إن الله اصطفى من الكلام: سبحان الله.          |
| ٢٥         | إن ربك سبحانه يعجب من عبده إذا قال.           |
| ٣٩         | أن عبداً من عباد الله قال: يارب؛ لك الحمد.    |
| ٢٨         | بينما نحن نصلي مع رسول الله ﷺ قال رجل.        |
| ٣٢         | الحمد لله الذي أذاقني لذته.                   |
| ٣١         | الحمد لله الذي أذهب عنِّي الأذى وعافاني.      |
| ١٨         | الحمد لله الذي أطعمنا، وسقانا، وجعلنا مسلمين. |
| ١٩         | الحمد لله الذي أطعم، وسقى، وس渥غه.             |
| ٢٦         | الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.           |
| ٢٢         | الحمد لله الذي عافاني مما ابتلاك به.          |

- الحمد لله الذي كفانا، وأوانا.
- الحمد لله الذي منَّ علينا وهدانا.
- الحمد لله الذي هداك للفطرة.
- الحمد لله؛ حمدًا كثيرًا طيبًا مباركاً فيه.
- الحمد لله؛ حمدًا يوافي نعمه، ويكافئه مزيده.
- الحمد لله على كل حال.
- الحمد لله، نستعينه، ونستغفره
- سمع الله لمن حمده.
- صليت خلف رسول الله ﷺ فعطلتُ.
- صليت مع رسول الله ﷺ فقال رجلٌ.
- الظهور شطر الإيمان.
- عطس شابٌ من الأنصار خلف رسول الله ﷺ.
- عليك بـ«سبحان الله».
- غير مكفيٌّ، ولا موَدَعٌ، ولا مستغني عنه ربنا.
- قل : لا إله إلا الله وحده لا شريك له.
- كان إذا قام من الليل يصلِّي يقول : اللهم لك الحمد.
- كان إذا قرَبَ إليه الطعام يقول : بسم الله.
- كنا نصلي وراء النبي ﷺ فلما رفع رأسه من الركوع .  
لا أُحصي ثناءً عليك .
- لأن أقول : سبحان الله ، والحمد لله .

- ٣٠ ربِّ الْحَمْدِ، لِرَبِّ الْحَمْدِ.
- ٤١ لَقِيْتُ إِبْرَاهِيمَ لِلَّةً أَسْرِيَ بِيْ.
- ١١ مَا أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَى عَبْدِ نِعْمَةَ فَقَالَ: الْحَمْدُ لِلَّهِ.
- ٣٤، ١٩ مَنْ أَكَلَ طَعَامًا فَقَالَ: الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَطْعَمَنِي هَذَا.
- ٢٢ مَنْ جَلَسَ فِي مَجْلِسٍ فَكَثُرَ لَغْطَهُ.
- ٣٣ مَنْ لَبِسَ ثَوْبًا جَدِيدًا فَقَالَ: الْحَمْدُ لِلَّهِ.
- ٤٠ يَا أَبَا هَرِيرَةَ؛ مَا الَّذِي تَغْرِسُ؟

## فهرس الآثار

### رقم الصفحة

### الأثر

- أن رجلاً عطس إلى جنبه، فقال: الحمد لله، والصلاه  
والسلام على رسول الله! فقال ابن عمر . . .  
أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه لما طعن أرسل ابنه  
عبدالله إلى عائشة رضي الله عنها يستأذنها . . .  
قال آدم عليه السلام: يارب؛ شغلتني عن كسب يدي . . .  
قال داود عليه السلام: إلهي؛ لو أن لكل شعرة مني لسانين . . .  
قال داود عليه السلام: يارب؛ كيف أطيق شكرك وأنت  
الذي تنعم عليَّ . . .

## فهرس الأعلام

| العلم                      |                             |
|----------------------------|-----------------------------|
| رقم الصفحة                 |                             |
| ١٠،٥،٤                     | آدم عليه السلام .           |
| ٤١                         | إبراهيم عليه السلام .       |
| ١٥                         | إبراهيم الحربي .            |
| ١٢                         | أحمد بن حنبل .              |
| ٣٧                         | إسرائيل .                   |
| ٩                          | أبو أمامة رضي الله عنه      |
| ٣٨                         | أممية بن أبي الصلت .        |
| ١٩                         | أبو أيوب الأنباري .         |
| ٣١،٢٧،٩                    | البخاري .                   |
| ٤١،٣٤،٣٣،٢٨،٢٤،٢٣،٢٢،٢١،١٩ | الترمذى .                   |
| ٤٢،١٨،١٠                   | ابن تيمية .                 |
| ٣٨                         | جابر بن عبد الله الأنباري . |
| ١٢                         | جابر بن يزيد .              |
| ٢٦                         | الحاكم .                    |
| ١٢                         | الحسن البصري .              |
| ١٦                         | الخطابي .                   |
| ١٣،١٢                      | داود عليه السلام .          |
| ٣٣،٢٩،٢٤،٢٠،١٩،١٨          | أبو داود .                  |

|                |                             |
|----------------|-----------------------------|
| ٤٠             | أبو الدرداء .               |
| ١٢             | الربيع بن صبيح .            |
| ٢٨، ٢٧         | رفاعة بن رافع الڭركي .      |
| ٣٦، ٣٥         | سعد بن أبي وقاص .           |
| ٣٧، ٣٢، ٢٦، ١٨ | أبو سعيد الخدري .           |
| ٣٦             | سمرة بن جندب .              |
| ٣٧             | أبو سنان .                  |
| ٤٠             | ابن أبي شيبة .              |
| ٣٧             | أبو صالح .                  |
| ٣٢             | الطبراني .                  |
| ٣٨             | طلحة بن خراش بن عمر .       |
| ٣١، ٢٦         | عاشرة بنت الصديق .          |
| ٢٩             | عامر بن ربيعة .             |
| ٢٧             | ابن عباس .                  |
| ١٢             | عبد الرحمن .                |
| ٢٠             | عبد الرحمن بن جبير .        |
| ٣٨             | عبد الله بن جدعان .         |
| ٢٠             | عبد الله بن عمرو بن العاص . |
| ٤١، ٢١         | عبد الله بن مسعود .         |
| ٣٤، ٢٦، ٢٥     | علي بن أبي طالب .           |

|                                |                    |
|--------------------------------|--------------------|
| ٢٥                             | علي بن ربيعة .     |
| ٣٣، ٣١، ٢٢                     | عمر بن الخطاب .    |
| ٣٩، ٣٢، ٣١، ٢٧، ٢٤             | ابن عمر .          |
| ٣٨                             | ابن عيينة .        |
| ١٥                             | ابن قرقول .        |
| ٤٠، ٣٩، ٣١، ٢٦، ١١             | ابن ماجة .         |
| ٣٨                             | أبو مالك الأشعري . |
| ٤٠                             | محمد بن ثابت .     |
| ٣٨، ٣٧، ٣٦، ٣٥، ٣١، ٣٠، ٢٧، ٢٦ | مسلم بن الحجاج .   |
| ٣٤، ١٩                         | معاذ بن أنس .      |
| ١٢                             | المغيرة بن عتيبة . |
| ٣٣، ٢٠، ١٩                     | النسائي .          |
| ٥، ٤                           | أبو نصر التمار .   |
| ٤٠، ٣٧، ٣١، ٢٤، ٢٢             | أبو هريرة .        |
| ٢٩                             | وائل بن حجر .      |

## فهرس الكتب

| الصفحة                     | اسم الكتاب          |
|----------------------------|---------------------|
| ١٢                         | الزهد للإمام أحمد.  |
| ٣٦، ٢٨، ٢٥، ٢١، ١٩         | السنن.              |
| ٤٠، ٣٩، ٣٨، ٣١، ٢٦         | سنن ابن ماجة.       |
| ٢٩، ٢٠                     | سنن أبي داود.       |
| ٣٨، ٣٤، ٢٤                 | سنن الترمذى.        |
| ٢٩                         | سنن النسائي.        |
| ٣٠                         | الصحيح.             |
| ٣١، ٢٧، ٩                  | صحيح البخارى.       |
| ٣٨، ٣٧، ٣٦، ٣٥، ٣١، ٢٧، ٢٦ | صحيح مسلم.          |
| ٤                          | الصحيحين.           |
| ٣٤، ٢٩                     | مسند أحمد.          |
| ٤٠                         | مسند ابن أبي شيبة.  |
| ١٥                         | المطالع لابن قرقول. |
| ٣٢                         | معجم الطبرانى.      |

## فَهْرُ المُوْضُعَات

| رقم الصفحة | الموضوع                                                                                                   |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥          | مقدمة التحقيق :                                                                                           |
| ٦          | حَمْدُ اللهِ سَبْحَانَهُ مِنْ أَفْضَلِ الْقَرِبَاتِ .                                                     |
| ٧          | حَدِيثُ أَنْسٍ مَرْفُوعًا : « وَمَا مِنْ شَيْءٍ أَحَبَّ إِلَى اللَّهِ مِنَ الْحَمْدِ » .                  |
| ٧          | حَدِيثُ جَابِرٍ مَرْفُوعًا : « أَفْضَلُ الذِّكْرِ ( لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ) ، . . . » .               |
| ٧          | سُؤالُ أَهْلِ الْعِلْمِ عَنْ صِيغِ الْحَمْدِ .                                                            |
| ٨          | مَضْمُونُ الْفَتِيَا .                                                                                    |
| ٩          | الْمَعْنَى الَّذِي رَدَهُ الْمُؤْلِفُ قَدْ تُقْلِلَ رُدُّهُ - أَيْضًا - عَنْ جَمَاعَةِ الْمُتَقْدِمِينَ . |
| ١١         | أَمْورٌ تَعْلُقُ بِالْفَتِيَا .                                                                           |
| ١٢         | الْأُولَى : أَنَّ لِلأَثْرِ اسْتَادًا ذَكْرَهُ الْحَافِظُ .                                               |
| ١٢         | الثَّانِي : أَنَّهُ مَرْوُيٌّ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ النَّضْرِ ، وَلَيْسَ عَنْ أَبِي نَصْرِ التَّمَّارِ .    |
| ١٢         | الثَّالِثُ : أَشَارَ أَبْنَ رَجَبٍ إِلَى أَنَّهُ رَوَى مَرْفُوعًا وَمُوْقَفًا .                           |
| ١٣         | الرَّابِعُ : أَنَّ مَا وَارَدَ فِي بَعْضِ الْأَحَادِيثِ الْأُخْرَى لَا يَقُوِي مَعْنَى الْأَثْرِ .        |
| ١٤         | نَسْبَةُ الْفَتِيَا لِابْنِ الْقِيمِ .                                                                    |
| ١٦         | النَّسْخُ الْمُعْتَمَدةُ فِي التَّحْقِيقِ .                                                               |
| ١٧         | عُنْوَانُ الْمُخْطُوطِ .                                                                                  |
| ١٨         | طَبَعَاتُ الْكِتَابِ .                                                                                    |
| ١٩         | مَنْهَاجِي فِي التَّحْقِيقِ .                                                                             |

النص المحقق

سؤال المستفتى.

ليس لهذا الحديث إسناد.

رواية أبي نصر التمار للأثر.

ظنَّ بعض الناس أن هذه الصيغة أفضل صيغ الحمد.

مسألة في اليمين تتعلق بالحمد.

معنى (يوافي نعمه).

معنى (يكافيء).

ما ورد في القرآن من ألفاظ الحمد.

لم يكن النبي ﷺ يحمد الله بهذه الصيغة.

ما ورد من الحمد بعد الفراغ من الطعام.

جواب شيخ الإسلام عن معنى (غير مكفيٌّ).

جواب المؤلف لما ذكروه من تفسير (يوافي نعمه).

تفسيرهم لـ(يكافيء مزيده) يحتمل معنى صحيحًا، ومعنىًّا فاسدًا.

جواب المؤلف عن المعنى الفاسد.

عَوْدُ المؤلف إلى تفسير (غير مكفيٍّ).

اختِلَفَ في المراد من قوله (غير مكفيٍّ) على أقوال.

جواب ابن قُرْقُول.

كلام أبي اسحاق الحربي.

مذهب الخطابي في ذلك.

- ١٦ تفسير قوله : ( ولا مودع ).
- ١٧ إعراب لفظ (ربنا) في الحديث .
- ١٧ القول الثالث في معنى (غير مكفي) .
- ١٧ اختيار المؤلف فيما سبق .
- ١٨ كلام شيخ الإسلام في ذلك .
- . ١٨ أحاديث الحمد بعد الطعام .
- . ٢١ خطبة الحاجة .
- ٢٢ حديث الحمد عند رؤية المبتلى .
- ٢٢ حديث كفارة المجلس .

### فصلٌ

- ٢٤ حديث الحمد عند العطاس .
- ٢٥ ما يقال عند ركوب الدابة .
- ٢٦ حمدُ الله عند رؤية ما يحب ، وما يكره .
- ٢٦ ما يقال عند الرفع من الركوع .
- ٢٧ دعاء الاستفتحاف في قيام الليل .
- ٢٨ دعاء آخر للاستفتحاف .
- ٢٩ إذا عطس وهو في الصلاة .
- ٢٩ حديث آخر .
- ٣٠ حديث آخر فيما يقال بعد الرفع من الركوع .
- ٣١ ما ورد من حَمْدِ الملائكة .

|    |                                                              |
|----|--------------------------------------------------------------|
| ٣١ | ما ورد من حمد الصحابة .                                      |
| ٣١ | أحاديث الحمد بعد الخروج من الخلاء .                          |
| ٣٢ | أحاديث الحمد إذا استجد ثواباً .                              |
| ٣٤ | دعاة يوم عرفة .                                              |
| ٣٥ | أجمع الحمد وأحسنه .                                          |
| ٣٥ | الحمد المفرد والمضاعف .                                      |
| ٣٨ | أفضل الدعاء : «الحمد لله» .                                  |
| ٣٩ | الدعاء نوعان .                                               |
| ٤٢ | صيغة الحمد التي كان النبي ﷺ يقولها في المجامع العظام .       |
| ٤٢ | نكتة الفرق بين (أشهد) بلفظ الإفراد ، و (نستعين) بلفظ الجمع . |
| ٤٢ | كلام شيخ الإسلام في ذلك .                                    |
| ٤٧ | فهرس الآيات .                                                |
| ٤٩ | فهرس الأحاديث .                                              |
| ٥٢ | فهرس الآثار .                                                |
| ٥٣ | فهرس الأعلام .                                               |
| ٥٦ | فهرس الكتب .                                                 |
| ٥٧ | فهرس الموضوعات .                                             |